

مرگ آن است که نَفْس، اعضا و جوارح را رها کند و به حال خود بگذارد. همانطور که یک صنعتگر هنگام استراحت ابزارِ کارِ خود را رها میکند؛ و این حقیقت آن زمان برای شما روشن می شود که نفس و چگونگی وجودش را بشناسی. انسان ترکیبی است از یک نظام تجردی و یک نظام مادی؛ نظام تجردی انسان روح و نظام مادی انسان بدن نامیده می شود. آنگاه که روح متعلق به بدن است و بدن در جهت خواسته های خود از آن بهره می برد، به آن نفس گفته می شود. پس روح و نفس یک حقیقت واحدند و به دو اعتبارِ متفاوت نام گذاری شده اند. نظام مادی انسان نیز دارای دو اعتبار است؛ آن زمان که با نفس در ارتباط است به آن بدن می گویند و هنگامی که این ارتباط قطع شد دیگر به آن بدن گفته می شود، بلکه از لفظ جسد استفاده می کنند.

شيخالرئيس ابوعلى سينا

### پردهی ۱: در باب من؛ شوری سرخ است

کف سینی را کاغذِ جاذبِ رطوبت پهن کن و سرگُلها را بهدقت بر آن بچین. ایرادی ندارد گلها با یکدیگر در تماس باشند. سینی را جایی گرم بگذار. مناسبترین جا قفسهای است که هوا بهخوبی در آن جریان داشته باشد. گلها را مدام پشتورو کن تا خوب خشک شوند. سپس آنها را بریز در ظرفی تیره که هوا درش نفوذ نمیکند. اگر گل همیشهبهار است، پس از خشک شدن و قبل از ریختن درون ظرف، گلبرگهایش را باید از قسمتِ مرکزی گل جدا کنی.



نحوه ی آویختن گیاهان برای خشک کردن:

نکته ی مهم این است که حتماً هوا باید میان ساقه های آویخته جریان داشته باشد. باید در فاصله ی میان ساقه ها صدای خاصی شنیده شود؛ صدای فریادی گنگ همراه با زوزه ی آرام باد.

سینیها را یکییکی کف گلخانه میگذارم و نایلونِ رویشان را برمیدارم. نایلونْ پوششی نازک و نرم است که خشخش میکند و میتواند جلو سرمازدگی و غبار را بگیرد. در مورد قسمتهای هوایی و برگها کار کمی مشکلتر است. اغلب تیغی توی دستم میرود و من بی توجه به خونی که روی پوستم خشک میشود به کارم ادامه می دهم. گاهی انگشتم را که خون آمده می مکم و سعی می کنم طعم شورش را به رنگ سرخ ربط بدهم. خون شور است. گلسرخ شور است. گوجه فرنگی تهمزهای از ترشی و شوری دارد. زرشک ترش و شور است. پس شاید بشود گفت شوری سرخ است. همیشه استثنائاتی هم هست، بااین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم بااین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم بالین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم بالین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم بالین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم بالین حال در بیشتر موارد می توانم چیزها را به همین شیوه بههم ربط بدهم و جهان بیرامونم را بشناسم.

دستم را به سرشاخهها میکشم و یکییکی میشمرم. بعد بسته به اندازهی گیاه آنها را در دستههای کوچک پنج تا دهتایی میبندم و وارونه از سقف گلخانه یا قفسههای آهنی زیرزمین آویزان میکنم. قفسهها همیشه سردند. به همین خاطر هر وقت گُر میگیرم، هر وقت میترسم یا گرمی و تیزیای در شکم یا زیر پوستم احساس میکنم که نفس کشیدنم را به شماره میاندازد، دستهایم را رویشان میگذارم و آرام میگیرم. در این جهان میان سردی، گرمی و بدن انسان رابطهای هست. همانقدر که گرما خون را به جوش میآورد و منشأ همهی اضطرابهاست، سرما بدن را آرام میکند و فرصت فکر کردن به چیزهای عمیق میدهد.

بعد از پنج تا شش روز، وقتی سرشاخهها ترد و شکننده میشوند اما با تماس دست پودر نمیشوند، از شاخه جداشان میکنم. بین دو کف دست میسابمشان و پودرِ بهدست آمده را در ظرفی مناسب میریزم. کل این کارها در تاریکی هم ممکن است.

در تاریکی بوها اهمیت دارند؛ بوی تلخ گشنیز، بوی تند نعنا و هزار و یک جور بوی دیگر که در گلخانه بلند میشوند و راه میکشند به زیرزمین. آنجا مادر دارد تنها آوازی را که به زبان ترکی بلد است میخواند و گیاهان خشکشده را جابهجا میکند. از پلهها که میخواهم بروم پایین داد میزند مواظب گونیهای کنار

دیوار باشم. همان گونیهای زبرِ بزرگی را میگوید که سید آورده و کنارِ پلههای زیرزمین گذاشته است. صدای سید زبر و سنگین است، اما بهندرت حرف میزند و بیشتر وقتها جواب ما را با اصوات نامفهوم تودماغی میدهد. من هیچوقت مگر یکبار که یکلنگهپا زیر درخت خرمالو ایستادهام، صدای خندهاش را نمی شنوم، آن هم خیلی مبهم. آن روز سید بعد از بار زدن کارتنها میرود زیرزمین تا با مادرم حسابوکتاب کند، و همان جا می خندد. بعد با قدمهایی که میکشدشان زمین از پلهها بالا می آید، در حیاط را پشت سرش می بندد و من صدای وانتش را می شنوم که از روی برآمدگی کوچک انتهای کوچه رد می شود و معدش محو.

علاوهبر بو چیزِ مهم دیگر برای من صداست. صدای زنی که عادت دارد هر وقت تنهاست، حتا توی آن زیرزمین سابقاً غور که آنقدر تهویهاش کردهایم که این روزها دیگر غور نیست، تکآوازی را که به زبان ترکی بلد است بخواند و چای آرامشبخشش که دم کشید و بویش بلند شد بیاید بالا، لم بدهد روی صندلی ننویی، کتابی باز کند، بگذارد روی پاش و برای من که از خستگی بر پله نشستهام یا کف حیاط دراز کشیدهام، بخواند.

پهلوان حسین طی سیاحت خود انبوهی از مردمان مختلفالحال را شناخت، با فقر و سلوک صوفیانه دمساز شد و با حافظهی خود گنجینهای از کلمات قصار و امثالوحکم را فرا گرفت. در خلوت، نی مینواخت و آواز میخواند. در کاشان، پهلوان حسین از حلقهی دراویش بیرون آمد و ردای عیاری بر تن کرد. گذشته از این که قامت بالا و شانههای ستبر و چهرهی تهدید آمیز و چشمان تیزش بیننده را مجذوب می کرد، رفتارش نیز مردم را به سویش می کشید. کم خوروخواب بود. گیاه خواری را بر گوشت خواری ترجیح می داد و با گیاهان بیماران را درمان می کرد. به هنگام فراغت برای یاران خود نقالی می کرد و از پهلوانی و عیاری و درویشی داستانها



ترکیبِ دقیقِ آرامش بخش ترین چای جهان (بهترین کار این است که مخلوط این گیاهان از قبل آماده و دور از نور نگه داشته شود):

۲۵ گرم اکلیل الملک خشک؛

۵۰ گرم برگ خشک کاهوی وحشی؛

۲۵ گرم شقایق زرد خشک؛

۲۵ گرم سرخه ولیک خشک.

مادر ترکیب سادهای دارد که اسمش را گذاشته آرامشبخشترین چای جهان. برای درست کردنش، یک یا دو قاشق مخلوط اکلیلاللک خشک و گیاهان دیگر را در قوریِ کوچکی میریزد و میگذارد با یک فنجان آب تازهجوش ده دقیقه دم بکشد. این چای را معمولاً قبل از رفتن به رختخواب میخوریم. معجزه میکند؛ دیگر خبری از هجوم افکارِ مغشوش نیست، حس عجیبی کف دیگر خبری از هجوم افکارِ مغشوش نیست، حس عجیبی کف پاها پدیدار میشود و آرام تا پشت پلکها بالا میآید و نرمنرم در چشمخانه میگردد، انگار دست گرم مادر روی چشمهایم

مینشیند. ناگهان اعصابی که از حفرهی زیر چشمها شروع میشود و تا فکِ فوقانی پایین میرود، گزگز میکند و خیلی زود آرام میگیرد.

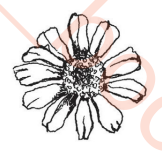
مادر همیشه میگوید معنای جهان در تن است. هر چیزیام که باشد میگوید به تنم فکر کنم. مهم نیست کمرم گرفته باشد یا از چیزی ترسیده باشم یا مفاصلم بیدلیل صدا بدهند، فقط کافی است به تنم توجه کنم. میگوید ببینم تنم از من چه میخواهد، شاید باید مثل گربهای در خودم فرو بروم. شاید باید جاییام را کش بدهم، مثلاً عضلهی پشت پایم را. عضلهی پشت پایم را میکشم که هنوز به خاطر ایستادن روی یک پا درد میکند. مادر میگوید بگذارم بدنم با من حرف بزند. میگذارم تنم حرف بزند. میتوانم صدایش را بهوضوح بشنوم. فکر میکنم آدمیزاد واقعاً به هر چیزی توی این جهان عادت میکند. مثل تن من که به چیزی هر خیان از اولش همینطور بوده.

# پردهی ۲: در باب خانه؛ تنهایی چیزِ پُری است و همزمان خالی

هفده سال است که ندیدهام. آخرین تصویرم از جهان بوته ی عاقرقرحای سفیدی است که در پنجسالگی دیدهام، آن هم همینطور دارد کمرنگ و کمرنگتر میشود. نقطهای درست وسط سرم تیر میکشد و رنگ سرخ. دستهای عاقرقرحای سفید به طرزی باورنکردنی توی چشمهایم فرو میرود. اتفاق نادری است. دکترها میگویند تقریباً بعید است. باید به چیزهای بعید عادت کنم. بسته شدن چشم در این مواقع همیشه واکنشی خودبهخودی است. احتمالاً من از قبلش ضعفِ بینایی داشتهام، بنابراین نمی توانم بگویم هیچوقت جهان را آنطور که هست دیدهام. البته این بگویم هیچوقت جهان را آنطور که هست دیدهام. البته این

ادعایی است غیرقابل اثبات. چیز بیشتری از آن اتفاق به یاد ندارم. فقط ترکیب مبهمی از بوها و صداها. بوی الکل. صداهای درهم آدمهایی که هستند و نیستند. چکه کردن خون.

بوی وازلین. جیغ زنی در دوردست. بوی خونِ ریخته روی پارچه. صدای کشیده شدن چرخ روی موزاییک و صدای قطرهی آبی که از سقف میچکد. من با شتابی باورنکردنی به نیستی فرو میروم. نیستی ندیدن نیست، چیز پُرتری است و همزمان خالی تر. شبیه گرفتن یکبارهی سر است زیر شیر آب یخ. اندامهای حسی را فلج میکند. نیستی بودن در معرض چیزهایی است که از منشئات مجهولی میآیند و به نقاط نامعلومی از بدن یا اعصاب می خورند. شبیه گوش کردن به صدای خارج شدن خون از حفرههای ریز پوست هنگامی که صدها زالو روی بدن است.



عاقرقرحا یا داوودی وحشی از معروف ترین داروها برای درمان میگرن است. اشتهاآور است و باعث ترشح شیره ی گوارشی می شود. داروی خونریزی است و تسریع کننده ی قاعدگی.

می گویند شباهت زیادی به بابونه دارد. باید دقت کرد که با آن اشتباه نشود. استفاده از این گیاه خطر و شدت حمله ی میگرن را کاهش می دهد. فقط دقت شود در صورتی که بعد از مصرف زخم هایی در دهان ایجاد کند، باید بلافاصله استفاده از آن را متوقف کرد. در غیر این صورت زخم ها کم کم تمام دهان، معده و روده ها را فرا می گیرند.

گربهها مُردهاند و من میتوانم همینطور که روی این صندلی تکان میخورم با خیال آسوده لحظهای را به خاطر بیاورم که با شنیدن صدای کشیده شدن چرخ قطار بر ریل، برای اولینبار دستم را از درون نیستی بیرون میآورم و محکم به صندلی آهنی كوبيده مىشوم. نمى دانم دقيقاً چه مدت از فرو رفتن عاقرقرحا در چشمها گذشته است اما یانسمانی روی صورتم نیست. میتوانم وزش باد سرد را روی دماغ و زیر چشمها احساس کنم. مادر پارچهی گرمی زیرم گذاشته. کلاه پشمیام را تا روی گوشها پایین کشیده. میتوانم درست مثل همان روز حضور آدمها را اطرافم حس کنم. بوهای زیادی هست؛ بوی تند عرق، روغن سوخته، باران، سیبزمینی پخته و کتلتی که مادر لای نان میگذارد. دست چپم را در یک دست گرفته و با دست دیگر گوجهای را فشار میدهد، چون قطرهای از آبش مییاشد به صورتم. صندلی آهنی قطار با تكانههایی یكنواخت بالاوپایین میرود. سقف دهانم به زبانم چسبیده و مزهی مایع تلخی ناشناخته میریزد توی گلوم. دست مادر را از ترس گم شدن لای بوها و صداها فشار میدهم. هنوز نمی توانم مرز خوابیدن و بیدار شدن را درست تشخیص بدهم. زمانْ حجم بیشکلی شده است و انگار روزهاست که من روی همان صندلی آهنی نشستهام و محکم به آن کوبیده می شوم. تکان می خورم. دست مادر را محکمتر فشار می دهم. همان موقع میگوید که داریم به تهران میرویم، به خانهای که مادرش، خانم کوچک، برای مان گذاشته. پدر اما دیگر نیست. این جمله را خیلی راحت میگوید، انگار بگوید پنیر دیگر در رژیم غذاییمان جایی ندارد. میگوید فردا صبح میرسیم تهران و زندگی تازهای آغاز میکنیم. به اسب سیاهی فکر میکنم که با پدر رویش مینشستیم و تا پشت درختان باغ گیلاس میرفتیم. هیچ پدری در این جهان دختری نمیخواهد که نمیبیند.

خانهی دروازه دولت پشت چند پیچ تند و دود فراوان اگزوز و

صدای بلند بوق ماشین است. هنوز دست چپم توی دست مادر است که در آهنی با جیرجیری بریدهبریده باز میشود و بوی شدید نای درختان بارانخورده میزند به صورتم. لرزش خفیف دست مادر و سرد شدن ناگهانیاش را احساس میکنم. دستش را محکمتر فشار میدهم و با تماس شدید کف دستم با کف دستش میفهمم که در این خانه هیچوقت نباید حرفی از پدر زده شود. در همهی این سالها هم طوری وانمود کردهام که حتا قیافهی پدر را به یاد ندارم، اما در حقیقت قیافهی پدر آخرین چهرهای است که در زندگی دیدهام. چهرهی مادر برایم گنگ است، اما پدر کاملاً واضح، ایستاده پشت بوتهی عاقرقرحای سفید دارد چیزی در کیف مادر میگذارد.

ابعاد خانهمان در طول سالها تغییر میکند. اولینبار که همراه مادر خانه را اندازه میگیرم شش سالم است. آن موقع حیاط ۵۵ قدم در ۷۲ قدم، هال ۴۰ قدم در ۳۵ قدم و اتاقخواب ۱۸ قدم در ۲۳ قدم است. حالا اما حیاط شده ۳۰ قدم در ۴۵ قدم، هال ۲۰ قدم در ۱۸ قدم و اتاق خواب ۹ قدم در ۱۲قدم. به این ترتیب من می توانم از روی کوچک شدن خانه بزرگ شدنم را اندازه بگیرم و خودم را فتح کنم. ما<mark>د</mark>ر میگوید با دانستن ابعاد دقیق هر چیز می توان آن را فتح کرد. می گوید باید خانه را فتح کرد. منظورش از فتح کردن قابل سکونت کردن است. اصولاً دربارهی هر چیزی که باید مالکش شود یا به کنترل خودش درش بیاورد همین را میگوید. مثلاً وقتی بیدلیل غمگین میشود و چند روزی توی خودش فرو میرود، عاقبت که با خودش می جنگد و از لاکش بیرون می آید، میگوید خودش را فتح کرده. وقتی بعد از چند هفته کار داروی جدیدی را که غالباً پهاد است به عمل میآورد، میگوید آن را فتح کرده. در اصل این را از گوته یاد گرفته که جایی میگوید: اگر میخواهید انسانی آزاد باشید باید هر روز آزادی خود را فتح کنید. باید اول فاتح خود بود، بعد خانه و بعد بقیهی جهان، این یعنی باید دقیق به کوچکترین علایم بدن خود، تغییرات در وضع باغچه

با حیاط با دبوار کوچه توجه کرد. جوشی روی کمر، شتهای پشت یک برگ یا قطرهی آبی بیدلیل بر دیوار زیرزمین میتواند نشان از حادثهای پنهانی داشته باشد که باید بهسرعت دفع شود. باید همیشه به جزئیات دقت کرد. جزئیات اهمیتی ابدی دارند چرا که تنها در صورتِ فهم آنهاست که میتوان با کلیات و سرآخر با جهان هماهنگ شد. تعداد ریشههای بیرونزدهی درخت مو باغچهمان که هفت تاست، برآمدگی یلهی سوم ایوان که رویش گیاه کوچکی جوانه زده، یا حتا شیر آب دستشوییمان که سالهاست هر کار میکنیم سفت شود همچنان چکه میکند، همگی جزئیاتیاند که توجه بهشان ما را با خانه و زندگی در آن هماهنگتر میکند. این از حرفهای همیشگی مادر است، این که چیزهای کوچک اهمیت ابدی دارند. جزئیات معمولاً با درد هم رابطه دارند. من خیلی وقتها به این موضوع فکر میکنم. مثلاً وقتی رگ گردن میگیرد، بیدرنگ متوجه انحنای گردن، تعداد رگها، برآمدگی عضلات و مسیر پیها میشوم. این رگ به کجا میرود؟ آن یکی چهطور؟ آنقدر دنبالش را میگیرم تا عاقبت به منشأ درد برسم، به شاخهای از عصب یا رگی که زیر آن دیگری لغزیده و همینطوری است که آدمی تنش را کشف میکند. آن روزها کشف کردن خانه عجیبترین کار جهان است. مهمترین قدم هم احساس کردن حجم بزرگ گرمی است که سمت راستم میایستد و بویش را از سمت چپم میشنوم؛ مادر همیشه نزدیک است و من بویش را از میان همهی بوهای جهان تشخیص میدهم، بوی نارنج و نعنا و کمی یاس وحشی که با تعقیب کردنش خودم را در خانه پیدا میکنم. هر روز دستم را میگیرد و توی حیاط و اتاق میگرداند. انگشتانم را روی دیوارها میگذرد و فرصت میدهد با تکتک سلولهای پوستم، وجببهوجب آجرهای خانه را لمس کنم. همهچیز را ریزبهریز شرح میدهد. دستم را روی شیر آب میکشد و دربارهی شکلش، زنگزدگی سطح زیرینش، خمیدگی ظریف یشتش و رنگ شیلنگی که به آن متصل است دقیق توضیح

میدهد. نمیدانم چهقدر طول میکشد که دیگر در تاریکی خانه گم نشوم، اما چیزهایی که بر ذهنم حک شده کشیده شدن کف یاها بر زمین، لمس سطوح گرم و تیز با دستها و شنیدن صدای آرام مادر است که اغلب از سمت چیم به گوش میرسد. اولین وسیلهی خانهمان صندلی ننویی است، در واقع پیش از آمدن ما توی خانه بود؛ توی زیرزمین و ما نمیدانستیم مال کیست. صندلی را میگذاریم روی ایوان، مادر رویش مینشیند و شروع میکند به خرت خرت تکان خوردن. صدایش تسلیبخش است. یکی از آن چیزهایی است که نمیگذارد در خانه گم شوم. اعلام میکند مادر هست و این که مطمئن باشم حواسش به من هست و با خيال راحت هر جا دلم مىخواهد بروم. سمت چپ اتاق، درست کنار آشپزخانه، دستشویی کوچکی است که شیرش بیشتر وقتها خراب است. توالتِ دیگری گوشهی سمت راست حیاط است که ما معمولاً از آن استفاده میکنیم و چهار قدم جلوترش حوض کوچکی که حالا با سیمان پُر شده است. از میلههای سرد داربست گلخانه که میگذرم و به اندازهی چند قدم دیگر صدای برخورد کف پاهایم را با سطح حیاط میشنوم، به پلههای ایوان میرسم. مادر هنوز همان جا توی صندلی ننویی نشسته و با صدایی آرام میخواند.

«چیزی که گفتم پوچ بود، اما...»

ایوان فریاد میزند: نکته همین جاست، همین «اما». ای سالک، بگذار بگویمت که امر پوچ بر روی زمین بسیار ضروری است. دنیا بر پایهی پوچی استوار است و بیآن شاید هیچچیز تحقق نمیپذیرفت. میدانیم آنچه میدانیم.

تنهایی چیز پُری است و همزمان خالی. سرخ نیست چون شور نیست. گاهی ارغوانی است. یا آبی با طیفهای گوناگون، از آبی دامن قدیمی مادر در خوی گرفته تا آبی آسمان. آدم را فرا میگیرد و ناگهان پُرش میکند. میریزد پشت پلکها، زیر گلو، روی شانهها.

پاها شروع میکنند به سنگین شدن و موجب می شود آدم به عمق برود. آن قدر سنگین می شود که نمی تواند از فرو رفتن سر باز برند. در همین تنهایی است که من شروع می کنم به دیدن، دیدن چیزهایی که آدمهای معمولی به چشمشان نمی آید. آنها بهقدری به دیدن چیزها با دو چشم عادت کرده اند که توانایی حقیقی دیدن را از دست داده اند. در کتابی شنیده ام حسِ دیدن مانند حس جهتیابی به مرور زمان در نوع آدمیزاد از بین رفته است. قدیمها که نه نقشه ای در کار بود و نه جاده و خیابانی، آدمها مانند پرندگان چشمهای شان را بستند و مسیرشان را حفظ حدس می زدند، اما حالا ناچارند نام خیابانها و کوچهها را حفظ کنند و مدام توی نقشه ها بگردند تا خودشان را پیدا کنند. دیدن هم همین طور است، اگر از آن استفاده نکنی ذره ذره از دستش می دهی.

در این صورت وقتی به یک چیز نگاه میکنی فقط خود آن چیز را میبینی نه چیزهای دیگری را. حس دیدن را فقط میتوانی در تنهایی بازبیابی و تنهایی چیزی است فراوان در خانهی ما. در واقع علت همهی اتفاقاتی است که اینجا افتاده. بارها در خانه تنها میشوم، نه فقط وقتهایی که مادر بیرون میرود، بلکه وقتهایی هم که مادر توی زیرزمین است و من کنار بخاری اتاق دستانم را از تنم جدا میکنم یا شبهایی که از شنیدن خسخسِ سینهاش کفِ دستهایم را بر گوشهام فشار میدهم، آن وقت است که آن چیز پر و همزمان خالی پشت حفرههای چشمهایم میلغزد و بهیکباره تمام تنم را در خودش فرو میبرد. تنهایی در این چند سال بیشتر فضای خانه را اشغال کرده و باعث خشک شدن بوتهها، خراب فضای خانه را اشغال کرده و باعث خشک شدن بوتهها، خراب شدن شیرها و ریختن بخشهایی از دیوارها شده، بااینحال هیچ جا به اندازهی زیرزمین حضور ندارد، همان جایی که حالا پُر از خون است و ادرار و عسل. قلب این خانه پنج پله پایینتر از سطح حیاطش است.



مادر تصویرهای تعدادی از تشریح های شیخ الرئیس و الیاس را دارد و از روی آن ها آناتومی دقیق بدن انسان را درس می دهد. به اعتقادِ مادر این تصاویر از تصاویر کتابهای آناتومی امروزی حقیقی ترند چون آنچه ترسیم می کنند نه تنها اعضا وجوارح که روح جاری در آنهاست. برای همین هم هست که در طب سنتی به جای درمان صرفِ جسد، به درمان روح جاری در آن می پردازند.

هر موجود زنده قلبی دارد، عضوی که با چشم دیده نمی شود و برای دیدنش باید سطح را شکافت و به عمق رفت. بوعلی از اولین کسانی است که تن آدمیزاد را شکافته و به سه عضو اساسیاش پی برده. مادر می گوید پیش از او جالینوس و دو سه نفر دیگر مانند ابنالیاس، اهوازی و رازی هم این کار را کردهاند اما بعید می داند کسی با چنین دقتی تن آدمیزاد را تشریح کرده باشد. بوعلی پس از تشریح تنهای بسیار به این نتیجه رسید که از مغز هفت زوج عصب خارج می شوند. زوج اول از بخش عمقی دو بطن قدامی مغز بیرون می روند و از کنار دو زایده شبیه نوکهای پستان می گذرند که حس بویایی را ایجاد می کنند. این دو عصب، ستبرند و مجوف. عصب سمت راستی به چپ و سمت چپی به راست می رود تا در نقطهای صلیبوار به یکدیگر برسند. بعد از آن عصب می رود تا در نقطهای صلیبوار به یکدیگر برسند. بعد از آن عصب

راستی به کرهی راست چشم و عصبِ چپی به کرهی چپ میرود. هر عصب پس از ورود به کرهی چشم دهانهاش باز میشود و به شکلی میگسترد که مایع زجاجیه را در بربگیرد. بوعلی بقیهی زوجها را هم به همین دقت دنبال کرده است. کتاب قانون در تاریکی هم درون بدن آدمیزاد را عیان میکند.

هوسش را به سرت میاندازد که ای کاش مُردهای دمدست داشتی تا بتوانی به همان ظرافت تنش را بشکافی و ببینی چهطور اینهمه رگوپی کنار هم قرار گرفتهاند. دلت میخواهد رگی را بگیری تا به قلب برسی. کماند کسانی که در این جهان قلب داغی در دست گرفته باشند؛ لذت غریبی دارد، من میدانم.

زیرزمین ما انباری است برای نگهداری گیاهان دارویی و مانند قلب انسان دو بطن دارد که بینشان دری چوبی است. در یکیشان داروهای آماده را نگه میداریم و در دیگری مواداولیه و وسایل ساخت داروها را. مادر هربار که اینجا شروع به کار میکند، پیش از هر چیز روی گیاهان دست میکشد. میگوید اگر بخواهم با اینها کسی را درمان کنم، اول باید خواست خودم را با دستم بهشان منتقل کنم. از آنجا که همهچیز در این جهان آگاهی دارد، گیاهان باید پیش از هر چیز به واسطهی آگاهیشان خواست مرا برای بهبود دیگری منتقل کنند. مادر لمسشان میکند؛ ریشه، ساقه، برگ و گلها را. نامشان را میگوید. بویشان میکند. بهشان میگوید بروند و بیماری را درمان کنند. بعد تازه کار ساخت دارو آغاز میشود.

برای ساخت داروهای گیاهی باید همهی وسایل را تمیز نگه داریم. باید بطریهای مخصوص نگهداری شربتها و داروها را قبل از استفاده ضدعفونی کنیم و روی تمامشان بهدقت برچسب بچسبانیم. مادر، عاشق ساختن پهاد است. پهاد از روغن و چربی درست میشود و آب ندارد. برای تهیهاش اول از همه ژلهی نفت یا موم را در کاسهای بلوری میریزد و بعد آن را توی تابهی آبجوش میگذارد تا ذوب شود. گیاهان دارویی را با خرتوخرت شکستن

ساقهها به این مایع اضافه میکند و دو ساعت حرارت میدهد تا عصاره شان دربیاید. من صافی ژلهای را داخل پارچی میبرم و لبهاش را با کش یا نخ به دهانهی پارچ میبندم. مادر مایعش را توی آن میریزد و مایع رقیق تر صاف شده را درحالی که هنوز داغ است داخل ظرفهای دردار مخصوص پهاد برمیگرداند. من درستی تمام این مرحلهها را از روی بوها و صداها با جزئیات کامل تشخیص میدهم. پس از آن مادر کمی از اسانس گیاه پهاد را رویش می پاشد و درش را محکم میبندد تا اسانس به جان پهاد برود. میگوید باید برود. میگوید باید بگذاریم چیزها به جان مان بروند. میگوید باید بگذاریم آرام آرام و با گذشت زمان در ما شکل دیگری بگیرند. بعد از مدتی که درش را باز میکند، بوی اسانسِ گیاه ترکیب شده است و پهاد بوی جدیدی میدهد. قوطیهای گرد و سرد پهاد آماده را و بای فروش.

سید ماهی یکبار با صدای چرخ وانتش به این خانه میآید و گونیهای آویشن، ختمی، راعی، اسطوخودوس و گیاهان دارویی دیگر را که از حومهی تهران آورده، از پشت وانت به زیرزمین میبرد. حومهی تهران جایی است میان کوهها. کمی سرد و کمی مرطوب. جایی که اسمش دماوند است و با خود تهران تفاوت دارد که شنیدهام پُر از خانههای بلند سیمانی است. سید میگوید شباهت زیادی به خوی دارد و به گمان من باید پُر از درختان گیلاس هم باشد. کوچکتر که بودم سید هر وقت به خانهمان میآمد بغلم میکرد و چیز کوچکی مثل یک آبنبات یا پَر پرندهای نایاب یا برگ درختی عجیب کف دستم میگذاشت. بزرگتر که شدم و خانه کوچکتر شد، سید علاقهاش را به چیزهای کوچک از شدم و خانه کوچکتر شد، سید علاقهاش را به چیزهای کوچک از مست داد. دیگر عبوستر شده است و هیچوقت خدا بغلم نمیکند. من سید ریش بلندی دارد که انگشتهای آدم لایش گیر میکند. من بهجز روزی که یکلنگه پا زیر درخت خرمالو ایستادهام، هیچوقت به به خندهاش را نمیشنوم. از آشناهای قدیمی مادر در خوی

است. تنها کسی است که پس از رفتن پدر و آمدن ما به تهران رابطهاش را با مادر حفظ کرده و به خاطر آشنایی مادر با گیاهان دارویی و درمانهای سنتی، تجارت خُردی با او بههم زده. هر ماه گیاهان و مواداولیهی احتیاج مادر را میآورد و داروهای ساخته شده را به عطاریهای تهران و حومه میبرد و نیمی از پول فروششان را به مادر میدهد. در واقع سید تنها کسی است که به این خانه رفت وآمد دارد و من گذر روزها و ماهها را با آمدنها و رفتنهای او حس میکنم. مادر میگوید گذر ایام ربطی به این خانه ندارد و فقط مال جهان بیرونِ این دیوارهاست. من اما در تمام این سالها تعداد روزهای رفته را با آمدنها و رفتنهای سید شمرده م سالها تعداد روزهای رفته را با آمدنها و رفتنهای سید شمرده ام و گاهی به این فکر میکنم که ما به راستی چندساله ایم.

#### یردهی ۳: در باب دیدن؛ کلمات نجات دهندهاند

نجاتْ همیشه از سمت چپ اتفاق میافتد. کسی دست راستم را میگیرد و مینشاندم روی صندلی. صندلی سرد است و بویی گس میدهد. میگوید دارند پانسمانها را برمیدارند. کسی سمت چیم میایستد. بوی الکل میآید. صدای کنده شدن گازهای الکل آلود را از پوستم بهوضوح میشنوم. گودی چشمها ناگهان خنک میشوند. میگوید حالا میتوانم چشمهایم را باز کنم. نیزهای از نور هجوم میآورد به مردمک. عصب اصلی بینایی متورم میشود. سر تیر میکشد. مجبور میشوم پلکهایم را روی هم فشار بدهم. بعد از هفده سال اولین چیزی که ببینم اهمیتی جاودانه دارد. به جاودانه فكر مىكنم. نفس عميق مىكشم. عميق تر. دوباره چشمهايم را باز میکنم و سریع میبندم. بار سوم چیزی شبیه هالهی نور دور سر سِرگی فتیسوف میبینم. روشنی ملایمی است که حجمی عجیب در آن دیده میشود. دقیقتر که نگاه میکنم میفهمم مربعی نورانی است که چیزی درونش تکان میخورد. سرم را کمی به چپ می چرخانم تا بهتر ببینم. نمی گذارند. روی چشمهایم پانسمان الکلآلود میگذارند. از لحظهای که عضلهی پشت پای مادر را بریدم، بوی الکل مدام در دماغم است. دوباره توی تاریکی فرو میروم. میگوید چیزی که دیدهام پنجره است. میگوید هفتهی دیگر پانسمان را برای همیشه برمی دارند. یک هفتهی دیگر هم باید به دیدن فکر کنم. به این که اولین کسی که دیدهام مردی عینکی بوده که خیره به من نگاه میکرده، ریش بلندی داشته و درست شبیه آخرین تصویری است که از تو یای آن بوتهی عاقرقرحا به یاد میآورم. چشمهایت روشن و گوشههایش به پایین متمایل است. دو طرف سبیلت سیاه است و وسطش، درست بالای برآمدگی لب، كمى سفيد شده.

دیدن ٔ حجم سفیدی است که زندگی به آرامی درونش اتفاق

میافتد، گسترشش میدهد و به آن تهماندهای از بوی عسل میدهد. در بیمارستان همه چیز سفید است و من اشیا را آرام آرام میان این حجم سفید خالی تشخیص میدهم، اما در ربط دادن حس لمس اشیا با خودشان مشکل پیدا میکنم. چاقو آن چیزی نیست که پیشتر لمس کرده بودم. میدرخشد و رنگش عجیب است، نمیدانم چه رنگی. هر روز که نور خورشید میافتد روی پای راستم، صدای چرخهای ویلچری از سمت چپ میآید و یک لحظه پیرمردی را میبینم که رویش نشسته و با سرعتی ثابت از جلو در اتاق رد و ناپدید میشود. گیاه عجیبی پشت پنجره است. میگویی کاکتوس است. ما در خانهی دروازه دولتمان کاکتوس نداریم اما من میدانم که کاکتوس پُر از تیغ است. این کاکتوس اما تیغ ندارد. فقط وقتی دستم را نزدیکش میبرم نوک انگشتانم میسوزد و این حسی است جدید. حس سوزش پیش از لمس.

مهلقا را اولینبار جلو در خانهات میبینم. خانهات بزرگ است. فاصلهاش تا برلین یک ساعت است. باید از جادهی اصلی بیرون رفت و کمی بعد رسید به دشت سرسبزی پُر از درختان بلند افرا. خانهی تو همان جاست. وسط انبوه درختان بلند افرا. سفید است و ستونهایی از درخت بلوط بریده دارد. پیچک از ستونها بالا رفته. ترکیبی است از خانهی بزرگی که پشت باغ گیلاس خوی بود و خانهی مادام بُواری. خانهی پشت باغ گیلاس همان عمارتی است که از اسب سیاهمان پیاده میشدیم و از شیر آبی که کنارش بود آب میخوردیم. مهلقا لباس بافتنی سبزی پوشیده. دمدر ایستاده و جور عجیبی نگاهم میکند. چشمانش رنگهای عجیبی دارد. از ماشین که پیاده میشویم بااحتیاط پیش میآید. موی بلندی دارد که در باد پشتسرش بلند شده. بغلم که میکند موجی از خشم می خزد زیر پوستم. ناخنهایم را توی تنش فرو می کنم. خودش را عقب میکشد. میداند توانِ عجیبی برای فرو کردن ناخن در گوشت تن آدمیزاد دارم. رنگ چشمانش کمی زرد میشود. از دیدن ترس در چینهای دور دهانش لذتی عمیق میبرم. از ماندن جای ناخنهایم بر پوست سفید و شفاف بازوانش. از پلههایی چوبی که زیر پاهای مان صدا می دهند بالا می رویم تا به اتاق جدیدم برسیم در طبقه ی دوم ساختمان. بوی عجیبی می دهی. بوی تندوتیزِ عسل این بوی هیچکس نیست. پس به همین خاطر است که وقتی برای بردنم برگشتی هیچ تعجب نکردم. روی صندلی ننویی نشسته و منتظرت بودم. هنوز دستهایم شور بودند. هنوز لذت عمیقِ تکهتکه کردن زیر پوستم بود.

درْ اتاقم آب بیرنگ است. لیوان سفید است با رگههای سرخ. پرده سبز است با لکهای زرد و باد تکانش میدهد. موهای من سیاه است. پنجره مربعی آبی است که پشتش، روی بام شیروانی سرخ، زنی با موی نارنجی پیداست. شیر لیوان سفید است و داغ. تویش لکههای قهوهای دارچین دارد. بوی دارچین تلخ است و حجیم. من حالا می توانم از جایم بلند شوم و بدون کشیدن دست بر ديوار دور اتاق بچرخم. ليوان سفيد را به لبهي ينجره ميكوبم و وقتی شکست تیزیاش را فرو میکنم توی دستم. میتوانم جلو آینه بایستم و به خودم نگاه کنم بی این که تعادلم را از دست بدهم. خودم را میبینم. چشمهای درشتی دارم. ابروها و مویم پُرند و سیاه. تک<mark>هی</mark> شک<mark>س</mark>تهی لیوان را میکشم روی گونهام. خون سرخ نیست. گاهی آبی است با لکههای سرخ. پلک چپم کمی افتاده. زیاد قرین کردهام تا جلو لرزش کرههای چشمم را بگیرم. دو ساعت یکبار تمرین الزامی است. دستهایم را از دو طرف باز میکنم. شانههایم را کشیده نگه میدارم. سر رو به جلو است. بیآنکه تکانش بدهم باید چشمها را به راست بگردانم و شستِ دست راست را نگاه کنم. بعد نوبت چپ است. این کار را باید حداقل دهبار بکنم. چشمها را بالا میکشم و به سقف نگاه میکنم. بعد پایین. گلهای قالی سرخاند با برگهای سُرمهای و سبز. تکهی شکستهی لیوان را میگذارم توی گودی کنار بینی و آرام فشار میدهم. لبهایم کوچکاند و گونههایم تخت. دیگر مدتهاست میتوانم حتا بدون دور کردن دستها از بدنم

هم محو شوم. فقط كافي است پلكهايم را هم بگذارم و نفس عميق بكشم. عميقتر. البته در اين اتاق ديگر احتياجي هم به محو شدن نيست. دشوار است بگويم اين جا دقيقاً چه دارد كه باعث می شود احتیاجی به محو شدن نداشته باشم. دشوار کلمهای پنج حرفی است که حالا برای اولینبار مینویسمش. نگاهش میکنم؛ دال. شین. واو. الف. ر. با نگاهم گردی واو را دنبال میکنم. فکر میکنم خداوند چگونه میتواند کلمه باشد. مینویسم کتابخانه و به ربطِ ظاهر این کلمه با کتابخانه فکر میکنم. در کتابخانهی کوچکِ خانهات فقط کتابهای سیاسی داری. همهشان خاکگرفتهاند و مدتهاست دستنخوردهاند. یکیشان را برمیدارم و به کلماتش نگاه میکنم. تصورم از بعضی کلمات جور دیگری بوده است. مثلاً جگر گوشههای تیز نداشت و کمی گردتر بود و زالو کمی کوتاهتر. میگویی زمان میبرد تا به این شکلهای جدید عادت کنم. پس به خاطر توست که شروع میکنم به نوشتن. میگویی کلماتْ نجاتدهندهاند. زهر اتفاقات را میگیرند و در خود حلشان میکنند. اسبی از پشتت فرار میکند. سبز میشوی. نقطهای کنار بینیام تیر میکشد. فکر میکنی من بهشدت نیاز دارم نجات داده شوم. شاید این را به خاطر جای خرطوم زالوها بر بازوهایم یا از فروافتادگی پلک چپم یا از روی خرت خرت ابدی صندلی میگویی. شاید هم رد خون روی دستهایم را دیدهای. اما اشتباه میکنی. من پیش از آمدن تو نجات داده شدهام. راستش را بخواهی دلیل نوشتن این چیزها برای تو فقط آن است که حالا سمت راستم شیخ ایستاده و مدام در گوش چپم میگوید در این جهان، پدر تنها کسی است که باید همهچیز را دربارهی اتفاق خانهی دروازه دولت بداند، تمام و کمال.

## پردهی ۴: در باب زندگی؛ من بورخسم

بیدار شدن عجیب ترین کار جهان است. تا مدتها بعد از نابینا

شدنم متوجه زمان درست بیدار شدن نمی شوم. مدتها طول میکشد تا بفهمم آدم وقتی بیدار میشود چه فرقی با وقت خوابیدنش میکند. یا این که آدم از کجا بیدار میشود و چه کسی میداند مرز بیداری و خواب کجاست. مهمترین چیز برای این تشخیص تغییر احساس آدم به مکان است. در واقع آن چیزی که موجب بیداری می شود، در احساس بدن در مکان نهفته است. شاید این هم یکی دیگر از دلایل اهمیت بیشازاندازهی بدن باشد. به واسطهی بدن میتوان عبور از این مرز باریک را حس کرد. مثلاً بدن آدم در خواب هیچوقت به خواب نمیرود. اما آدم خوابیده هیچ احساسی به تنش ندارد، اگر هم دارد مثل حسی نیست که آدم بیدار دارد. اگر در خواب چیزی برود توی یا، دردش مثل درد زمان بیداری نیست، اصلاً شاید دردی نداشته باشد یا دردش توان فرسا باشد. پس حس سطح بدن يعنى همان لامسه، مهمترين جداکنندهی جهان خواب و بیداری است. برای همین هم هست که یاد گرفتهام برای درک بیداری تنم را خیلی نرم نیشگون بگیرم. دردم بگیرد بیدارم و میتوانم در جهان واقعی از جایم بلند شوم و حركت كنم. البته وقتهايي كه گرفتن نيشگون بيفايده است روش دیگری به کار می برم؛ سهبار به خودم میگویم تو وجود داری. و بعد متوجه عبور از مرز میشوم.

در همهی این سالها صبحها سرِ ساعت ۸ بیدار شدهایم. مادر هر روز بعد از بیدار شدن مویم را شانه میکند و از پشت میبافد. موی خودش کوتاه است و از وقتی به این خانه آمدهایم از ارتفاع انگشتان دست من بلندتر نشده. میگوید مویش را یکبار در کاشان و بار دیگر در خوی گذاشته. خوی شهری است نزدیک ارومیه و زیباترین جای جهان است. خوی آخرین جایی است که بهعمرم دیدهام. اسبسواری کردن با پدر در باغهای خوی هم زیباترین تصویر جهان است. مادر میگوید وقتی کور شدم دکترها میخواستند چشمهایم را تخلیه کنند اما او نگذاشت و برای همین وقتی چشمانم را میبندم تفاوتی با دیگران ندارم. میگوید

چشمهای درشتی دارم و وقتی بازشان میکنم تنها ایرادشان افتادگی یلک چپ است.

یس از بافتن مو موقع ورزش است. بدنمان را تا جا دارد میکشیم. اجازه میدهیم تنمان حین کش آمدن فکر به گذشته را بیرون بریزد. میگذاریم هر طور دلش خواست تاب بخورد و اینطرف آنطرف برود. دستهای مان را قلاب میکنیم درهم و آرام یکدیگر را میکشیم. کشش بهتر است تا می شود آرام انجام شود وگرنه ممکن است تن آدم مانند ساقهای خشک بشکند. باید آب را توی بدن به راه انداخت تا تن را نرم کند. به جریان خون در رگهایمان فکر میکنیم. مادر هر روز تکرار میکند به جریان خون در رگهایم فکر کنم؛ اگر زبان بدنم را بلد باشم از پس هر چیزی برمی آیم. مادر این کار را از پیرمرد همسایه مان در خوی یاد گرفت، مردی که می توانست با گرفتن نبضٌ مرض را تشخیص دهد و با تجویز چند گیاه تن را به حال اولیه برگرداند. پیرمرد ریش بلندی داشت و بدون شک میان ریش بلند و فرزانگی ربطی هست. بعد از خوردن شیر و چند لقمه نانوپنیر، وقت درس خواندن است. من از هفتسالگی هر روز از ساعت نه صبح تا دوازده ظهر درس خواندهام. برنامهی درسیام این است که مادر برایم کتاب می خواند و بعد دربارهاش حرف می زنیم. مادر می گوید حرف زدن دربارهی خواندهها از خواندنشان مهمتر است، تازه آن وقت است که می توانیم رابطه مان را با کتاب ها بفهمیم و خودمان را در آنها پیدا کنیم. کل این سالها مادر ساعت ۹ صبح در صندلی ننویی فرو رفته و همهچیز با خرت خرت آغاز شده.

اوایل سال ۱۲۸۸، مسعود ظل السلطان فرزند ناصر الدین شاه، زنی از اشراف زادگان تهران را بر حرم خود افزود. قاطرچیان که جهیز عروس از تهران به شیراز میبردند در کاشان از بدمستی بنای عربده جویی برداشتند و حتا پسرِ خوش سیمایی را به درون محل اقامت خود بردند. بازاریان برای رهایی به یهلوان حسین و برادرش

شیرهاشم یناه بردند. آنان نیز به کاروان تاختند و غارت کردند. مأموران ظلالسلطان شيرهاشم را گرفتند اما يهلوان حسين گريخت و برای گرفتن خون برادر راهی تهران شد و سرانجام به سیاهچال افتاد. دیری نیایید که آوازهی نقالی و ترانهخوانی او در زندان به گوش اشراف رسید تا آنجا که حتا بانوان حرمسرا نیز به تماشای وی شتافتند. مهدعلیا مادر شاه پس از دیدن پهلوان حسین از پشت زنبوری خواستار شد که زندانی را از زندان آزاد و به خدمت ایشان بگمارند. یهلوان حسین از دستگاه مهدعلیا و زندگی درباری گریزان و مشتاق به بازگشت به کاشان بود ولی چارهای جز قبول زندگی جدید نداشت و بهزودی در دستگاه مهدعلیا نفوذ کرد و مهدعلیا برایش لقب نایبی گرفت و او را کشیکچیباشی یعنی رئیس قراولان خود کرد و حتا به قولی مخفیانه مُتعه یعنی همسر موقت او شد. پهلوان حسین که از آن پس به نام نایب حسین شهرت یافت، نه تنها با زندگی توخالی درباری آشنا شد بلکه بر اثر معاشرت با خانوادههای سپهر و غفاری و پهلوانان و عیاران تهران بیشازپیش به فساد جامعه و مبارزات سیاسی پی برد و به خصوص با افکار سيدجمال الدين اسدآبادي آشنا گرديد.



عکسِ روی جلد کتابِ طغیان نایبیان سردار را با کلاه و خشاب گلولهها و تفنگش نشان میدهد. اگر خوب دقت کنی شباهت عجیبی میان چشمان من و سردار پیدا میکنی.

طغیان نایبیان از آن دست کتابهایی است که در این خانه بارها و بارها و بارها خوانده شده. مادر میگوید روی جلدش عکس سردارحسین و تعدادی از پارانش است. جلد محکمی دارد و از معدود کتابهایی است که مادر از کاشان به خوی برد و از آنجا به تهران آورد. این کتاب آنقدر در این خانه خوانده شده که من حالا بهراحتی می توانم جملاتِ زیادی از آن را به یاد بیاورم. مادر بهجز سرگذشت سردارحسین به هیچ رخداد تاریخی دیگری علاقه ندارد. نه این که هیچوقت نداشته، نه، مادر از خوی علاوهبر این کتاب و چند کتاب سیاسی، چندتایی کتاب تاریخی هم آورد اما بعد از آمدن به تهران و این خانه، از خیر تاریخ هم مثل مویش و کار کردنش در بیمارستان و بعضی چیزهای دیگر گذشت. مادر میگوید تاریخ ربط چندانی به ما ندارد که در این خانهایم، اما چون ما از نوادگان نایب حسین خان ایم بر ما واجب است در مورد زندگی او، شرح عیاریها و مُردنش همهچیز را بدانیم. بههرحال چیزی از خون او در رگهای ماست. بهنظرم مادر رابطهی خاصی میان خودش و سردار میبیند. من از آن سر در نمی آورم. در خون آدمها چیزهایی هست که هیچجوره نمی شود ازشان گذشت. این حقیقت محض است که آدمها تمام نمی شوند و با خون شان ادامه مییابند. این را میشود از رمانها هم فهمید، مثلاً از برادران کارامازوف که مادر میگوید بهترین نمونهی رمان وراثتی است، یعنی رمانی که حول محور روابط خونی شکل میگیرد. اگر این فرض درست باشد، حالا که من این جا نشسته ام و به خرت خرت صندلی و صدای افتادن زالوها بر زمین گوش میدهم، مادر در تن من ادامه دارد.

بدیهی است که سواد من خاص است. اعتقاد مادر به دانایی در

مقابل چرتوپرتهایی که توی مدرسه یاد بچهها میدهند، موجب آگاهی جدیدی در من شده است. البته این به معنای نادانی من راجعبه درسهای مدرسهای نیست، نه، برای مثال من خیلی خوب دربارهی جنگ جهانیها، تاریخ سلسلههای پادشاهی ایران، چگونگی پیدایش زمین و قانون فیثاغورث میدانم. اینها را با شنیدن دایرةالمعارفها آموختهام، محبوب ترین کتابهایم. ما در این خانه علاوهبر دانشنامهی علائی، دو جلد دانشنامهی تاریخی و جغرافیایی داریم که معمولاً وقت بیکاری، وقتی از شستن و سابیدن برگها و ساختن روغنها و پمادها خستهایم، شستن و سابیدن برگها و ساختن روغنها و پمادها خستهایم، میخوانیمشان.

نوشتن اما فرق دارد. طی این سالها یاد گرفته ام با چشمان بسته به خوبی هر کس دیگری بنویسم. برای این کار از دو انگشت اشاره و سبابهی دست چپ برای اندازه گیری حروف استفاده میکنم. این طوری که دو انگشت را به موازات هم روی کاغذ میگذارم؛ بینشان فقط چند میلیمتر فاصله است. بعد نوک مداد را میانشان میگذارم و شروع به نوشتن میکنم. مادر اعتقاد دارد من یکی از خوش خطترین دخترانی ام که به عمرش دیده. من هم مانند همهی بچههای دیگر از شش سالگی حرفِ «الف» را یاد گرفتم اما فقط چند سال کشید تا به مادام بُواری برسم که محبوب ترین رمانِ مادر است.

مادام بُواری از آنجا خارج شد. دیوارها میلرزیدند. سقف، او را خُرد میکرد. او از آن خیابان دراز بازگشت و تلوتلوخوران از میان تودهی برگهای خشکیدهای که باد میپراکند گذشت. بالاخره به نردهی آهنی باغ رسید و از بس در باز کردن در باغ عجله کرد که در موقع ییچاندن دستگیره ناخنش شکست.

این جا مادام بُواری شروع به دویدن میکند اما حالا جملات دقیق نویسنده خاطرم نیست. آنقدر میدود تا بالاخره خسته میشود و

به قول نویسنده دیگر خودش را نمیشناسد جز از صدای ضربان رگهایش که چون موسیقی گوشخراشی فضای صحرا را پُر میکند. این لحظهای است که مادام بُواری مجنون میشود. من بهشدت مجذوب ایدهی شکسته شدن ناخنم. درست بعد از شنیدن همین بخش است که به مادر میگویم این صحنه مرا یاد ناخنهای جویده شده ی او می اندازد و این واقعیت عجیب که ناخنها پس از مرگ به رشدشان ادامه میدهند؛ این واقعیت سورئال. سورئال به چیزی میگویند که در جهان واقعی نیست، یعنی بخشی از آن هست و بخشیاش نیست. در واقع چیزی که در جهان دیگری اتفاق میافتد که همان جهان خیال است. به این ترتیب من هم از جهاتی سورئالم. ولی فکر نمیکنم کسی بداند رشد ناخنها دقیقاً چەقدر ادامە پيدا مىكند. احتمالاً اضمحلال جسد مانع از شناخت دقیق تر موضوع می شود. شاید هم کل ماجرا فرضیه ای است که بشر برای نشان دادن امکان نامیرایی بخشهایی از تنش به کار بسته. به هرحال شکستن ناخن اما بُواری جوری است که انگار تمام جنون پیآمدش را در خود دارد. اِما در شیشهی آبی را باز میکند و یک مشت گرد سفید آرسنیک می خورد.

نکتهی مهم زندگی مادام بُواری که آنقدر او را برای مادر جذاب کرده قدرت عجیب اِما است برای فرار از کسالت روزمرهی زندگی و رفتن به سوی امرِ جنونآسا. منظور مادر از امر جنونآسا چیزی است که منطقی ندارد و فقط با داشتن نیروی فراوانی اتفاق میافتد که از نارضایتی از وضع موجود ناشی میشود. مادام بُواری از همان ابتدای کتاب، وقتی دست از نواختن پیانو میکشد و به این فکر میکند که اینها به چه دردش میخورند، خودش را در دل امر جنونآسا میاندازد. من به تعداد روزهای زندگیام با این حالت روبهرو شدهام. اما راهِ انتخابیِ من درست خلاف راهِ اِما بُواری است. من به جای فرار یاد گرفتهام به دلِ امرِ کسالتآور نفوذ کنم. برای همین بهمحض روبهرو شدن با این حس گوشهای مینشینم برای همین به موجور خیره میشوم. شروع میکنم بر بوها و بعد در تاریکی و به روبهرو خیره میشوم. شروع میکنم بر بوها و بعد

صداها تمرکز کردن و آرام آرام محو می شوم. در این محو شدن اتفاقات عجیبی می افتد. تنها چیزی که می تواند از بینش ببرد، صداست. صدای زنی که ناگهان فریاد می کشد: کجایی دختر! من اما جای خاصی نیستم.

از آنجا که مادر وقتی ساکت میشود و در خودش میرود میگوید کسالت روحی دارد، به گمانم من هم مواقع بسیاری در زندگی کسالت روحی داشتهام، بهخصوص وقتی مادر خانه نیست. کافی است برای خرید از خانه بیرون برود، دیگر تردیدی نمیماند و میتوانم با همهی وجود به امر کسالت آور هجوم ببرم. میتوانم بهراحتی در خود فرو بروم و جهان را محو کنم. مادر میگوید باید به جای چیزهای بزرگ بر چیزهای کوچک تمرکز کرد. میگوید راز رستگاری بشر همین است. راه رهایی از قید وسواس ذهنی برای چیز دیگری بودن. زندگی در چیزهای کوچک گسترده است، یعنی همین چیزهای روزمرهی کسالتبار. هر وقت گرفتار افکار دردناکی می شوم که مثلاً چرا بورخس نیستم و تا کی باید عمرم را صرف جدا کردن برگ رازقی از ساقه و کوبیدن گل در هاون کنم، یاد این حرف مادر میافتم که اگر یاد بگیرم معنای همین کارهای کوچک را بفهمم، زندگی حقیقی یا همان چیزی که روح ساری در جهان مینامدش، درونم به راه میافتد. دیگر مهم نیست بورخس باشم یا نباشم. حتا اگر ساعتها بی حرکت گوشهای بنشینم، در بودنم روی زمین و حتا در کوبیدن رازقی در هاون، در روحی شریکم که بورخس هم بخشی از آن است و آن وقت، من بورخسم.

## پردهی ۵: در باب او؛ بوی حنا تلخ است و رگههایی از سدر دارد

چشمهایش بزرگاند. دماغش باریک است و برآمدگی ظریفی رویش دارد. آهسته راه میرود و صدای پایش بهندرت به گوش میرسد. تقریباً هرگز نمیدود، انگار هیچ عجلهای در کار جهان نیست. کلمات را هم به همین آرامی ادا میکند. جملات را بدون تأکید بر کلمه یا حرف خاصی میخواند، انگار خواندن آنا ک<mark>ار</mark>نینا با دانشنامهی علائی یا در جستوجوی زمان گمشده برایش فرقی ندارد. فقط خواندن حرف سین خاصش میکند، روی این حرف زبانش به شکلی نامحسوس میگیرد. جز زمانهایی که کتاب می خواند یا درس می دهد کمتر حرف می زند و فقط گاه گاهی که در زیرزمین تنهاست برای خودش بهترکی آواز میخواند. خلاصه مادر شبیه مهربان ترین شبحی است که می تواند از کنارت عبور کند و به یادت بیاورد که در جهان هیچچیزی برای ترسیدن نیست. مادرٌ كتابي است با صفحات سوخته. به همين خاطر خيلي كم از گذشته حرف میزند. من فقط میتوانم با کنار هم چیدن تکههای پراکندهای از خاطراتش تصویر مخدوشی از گذشتهاش بسازم. حدس مىزنم هميشه همينقدر لاغر بوده اما موى بلندترى داشت. ناخنهایش را از همان کودکی میجویده. عاشق این بود که شبها با چشمان بسته به صدای خانمکوچک گوش بدهد که تا آمدن پایا به خانه کنار بچههایش دراز میکشید و برایشان از زندگی پدربزرگش، سردار نایب حسین خان، می گفت. پایا که پدر مادر است همیشه قبل از حمام رفتن زنها آنها را به صف میکرد و كف دستشان حنا مىگذاشت. مادر عاشق بوى حناست. بوى حنا تلخ است و رگههایی از سدر دارد. از معدود دخترهایی است که در کاشان درس خواند و به دانشکدهی پرستاری رفت. سال دوم اما دانشگاه را رها کرد و به فعالیتهای سیاسی پرداخت. خواهری

به اسم اعظم و برادری به اسم محمدرضا دارد که من تا روز مرگ پاپا از وجود هیچکدامشان خبر نداشتم. بالا رفتن از درختْ قدیمی ترین عادت مادر است. قلب مادر که توی دستم است دارم به همین فکر میکنم. به لحظهای که بالای درخت گیلاس خانهمان در خوی ایستاده و به پشت دیوار حیاط نگاه میکند. این کاری است که من هیچوقت تابه حال نکرده امش اما همیشه پشت پلکهای تاریکم تصویر ناواضحی از مادر بالای آن درخت داشتهام، تصویری از چند خط افقیِ کِرمرنگ و یک خط عمودی سبز با حجمی سفید بالایش. مادر ناگهان پایین میپرد، دکمههای لباسش سرخ است. مادر میگوید از درخت بالا که بروی بخشی از آن میشوی. اما من تنها کاری که از دستم برمیآید این است که گاهی پای درختی بایستم، یکلنگهیا، و خیال کنم درختم. مادر تا پیش از آمدن به تهران خیلی وقتها بالای درختها مینشست و از آن بالا به زمین و آسمان و پشت دیوارها نگاه میکرد. به گفتهی خودش بهترین اتفاقات زندگیاش همان بالاها افتاد، مثلاً بالای همان درخت گیلاس میفهمد که حامله است. بدترین اتفاقات زندگىاش هم همان بالاها افتاد، كه البته هيچوقت دربارهشان حرف نميزند.

چیز دیگری که مادر ازش مستقیم حرف نمیزند پدر است. اگر بخواهم پدر را از روی پراکنده گوییهای مادر توصیف کنم به یک حجم سفید توخالی با مربعهای کوچک زرد و برآمدگیهای ناسور میرسم. به همین خاطر باید هر شب بدون آن که مادر متوجه شود چهرهی پدر را وقتی پشت آن بوتهی عاقرقرحا ایستاده به یاد بیاورم و اجازه ندهم در آن حجم سفید توخالی فرو برود. چشمان پدر روشن است و گوشههایش کشیده پایین. تنها چیزی که مادر برایم تعریف کرده این است که پدر اصالتاً ترک بوده و پیش از انقلاب یکی از روزنامههای پُرسروصدای کاشان را به راه انداخت. مادر در نوزده یا بیستسالگی بیست و چهار روز در آن روزنامه مادر کار کرد تا این که روزنامه به دلایل سیاسی بسته شد. پدر به خوی

تبعید شد و مادر زندگیاش و مویش را رها کرد و بدون اطلاع دادن به خانوادهاش رفت خوی و همان جا یای درخت گیلاس حیاط با پدر ازدواج کرد. پاپا عاقش کرد و دیگر به خانه راهش نداد. یاهای مادر عضلانی اند و به او برای بالا رفتن از درخت کمک میکنند. این را وقتی میفهمم که روی میز زیرزمین دراز کشیده است. عضلاتی دارد که محکم به سراستخوان ران چسبیده و بهسختی جدا میشوند. رگهایش اما ظریفاند. خون بسیار رقیقی دارد که احتمالاً به خاطر نوشیدن زیاد آب و عرق گیاهی است. ریههایش حتماً یُرند از برآمدگیهای ملتهب به خاطر سرفهی زیاد و خلط چرکی. مادر اولین بند انگشت اشارهی دستِ چپ را ندارد، هیچوقت دربارهاش حرفی نزده. من اما تصویر ناواضحی دارم که در آن با دست چپ یانسمانشده گوشهی اتاق نشسته و دارد ناخن دست راستش را می جود و از پنجره به بیرون نگاه می کند. خانهی خویمان است و من آن پنجره را که در اتاق خواب است خوب به یاد دارم. باید کنار در ایست<mark>اده باش</mark>م چون قاب اتاق، پنجره و پردهی زردی که پشت <mark>مادر تکان می</mark>خورد در دیدرسم است. انگار میدانم که اتفاق بدی افتاده و برای همین جُنب نمی خورم و دمپَر مادر نمیشوم. مادر صبحهای خیلی زود از خانه بیرون میرفت و شبها دیروقت به خانه برمیگشت. دیگر چیزی نمیدانم.

# پردهی ۶: در باب مهمترین شی؛ خط از بینهایت نقطه ساخته شده است

در طول هفده سال زندگیام در خانهی دروازهدولت دوبار از آن خارج می شوم. اولین بار شش ساله ام. برف سبکی باریده و زمین لغزنده است. به محض شنیدن جیرجیر در آهنی، ترس و سوزشی خفیف به گلویم حمله می کند. دست مادر را محکم فشار می دهم و به آرامی در وهمی تاریک و ناشناس قدم می گذارم که مجموعه ای است از بوها و صداها. باید در تاریکی مراقب جلو پاهایم باشم.

بعد از هر قدم چند ثانیهای مکث میکنم، به صداهای دوروبر گوش می دهم و از اتصالم با مادر و زمین که مطمئن می شوم قدم بعدی را برمی دارم. قرنها طول میکشد تا از کوچه خارج شویم و به خیابان اصلی برسیم که صدای کشیده شدن چرخ اتومبیل میدهد. کمی آنجا میایستیم و بعد میپیچیم چپ. میرویم تا به پل چوبی میرسیم و صدای اره و بوی چوب. همان جاست که معلق شدن اتفاق میافتد. در لحظهای که تا ابد روی ذهنم حک میشود، عبور چیزی حجیم را سمت چپم حس میکنم که بوی تند بنزین و صدایی مهیب میدهد. ناگهان در تاریکی معلق می شوم. معلق شدن احساس مدوری است پُر از تیغ تیز و همیشه با سکوتی عمیق همراه است. آن روز زمین برای اولینبار زیر پایم میلغزد و من با صورت زمین میخورم. در <mark>فاصلهی</mark> تعلیق و لمس زمین بادی تیز از کنار صورتم میگذر<mark>د</mark> و صدای جیغ گربهای مىشنوم. زمين خوردن اما در سكوت كامل اتفاق مىافتد، سكوتي که فقط تهماندهای از جیغ گربه دارد و انگار می تواند تا ته جهان کش بیاید. دست مادر مرا از آن سکوت بیانتها نجات میدهد؛ ناگهان صورتم را برمیگرداند. گلولهی برفی به صورتم میخورد و من مىتوانم دوباره تنم را حس كنم. هنوز طعم آن گلولهى برف را كنار بيني ام احساس ميكنم. آن روز من ترسناك ترين اتفاق زندگیام را در نقطهی تلاقی آسمان و زمین تجربه میکنم. مادر میگوید ترس کاری با آدم میکند که یا فراموشکار شود یا نتواند چیزی را از یاد برد.

بعد از سرپا شدن هیچ عکسالعملی نشان نمی دهم. به آنهایی که احتمالاً دارند نگاهم میکنند فکر میکنم و بدون واکنش می مانم. دلم می خواهد گریه کنم اما از لیز خوردن کُرهی چشمهایم از درون حدقه ها می ترسم. دست مادر را می فشرم. مادر آن یکی دستش را روی صورتم میکشد و وقتی مطمئن می شود پنجه ی گربه آسیبی بهم نرسانده، لباسم را می تکاند. تمام سعی ام را می کنم تا آرام نفس بکشم. آرام و عمیق. یک دستم را

روی چشمهایم میگذارم و فقط وقتی از بودنشان مطمئن میشوم دوباره به راه میافتم.

مغازهی نجاری گرم است و صدای اره میآید. مادر مرا روی صندلی چوبی کوچکی کنار دیوار مینشاند. دستم را به لبههای صندلی میکشم و به دور شدن صدای پای مادر گوش میدهم. تلاش میکنم از روی طنین صدای مادر ابعاد مغازه را حدس بزنم. بزرگ است، صدای مادر پیوسته ضعیف و ضعیفتر میشود. دستم را میگذارم روی صورتم، بر جای برخورد گلولهی برف روی گودی کنار بینی، و بعد بار دیگر که از بودن کُرهی چشمها در حدقهها مطمئن میشوم، شروع میکنم به بو کردن جهان. بوهای عجیبی در هواست. بوی کاج و افرای بارانزده. مثل این که در باغات خوی باشم، باران آمده باشد و بوی درختان گیلاس درآمده باشد. بوی نعش درختها زنده است، درست برعكس نعش آدمها. مادر هنوز راه میرود و با صدای کلفت مردانهای صحبت میکند که صاحب مغازه است. تکه چوبی از کنار پایم برمی دارم. رویش دست میکشم و میبویمش. بوهایی را که از صبح شنیدهام مرور میکنم. مثلاً بوی بنزین. باید یاد بگیرم بوها را در ذهنم بسپرم. سعی میکنم بوی قرمه سبزی یادم بیاید. به بوی فلفل فکر میکنم، به بوی پنیر، برگهای خیسخوردهی کنار جدول، خاک، خاکستر و گازوئیل. گربه اما بوی خاصی ندارد. صدای قدمهای مادر هنوز می آید. با نجار از جنس الوار حرف می زند. سردم است و دلم می خواهد زودتر برگردم خانه. بالاخره مادر شاهبلوط را برای

کتابخانه ها انتخاب میکند. شاه بلوط از همان خانواده ی بلوط است. درختی که پانصد یا حتا دو هزار سال عمر میکند. مادر که شیفته ی چیزهای جاودانه است میگوید از این بهتر برای کتابخانه نمی شود. پس ما هفت کتابخانه ی چوبی سفارش می دهیم و یک میز کوچک گرد و دو صندلی، که با صندلی ننویی می شوند کل

کتابخانه بدون تردید مهمترین شی خانه است. چون دروازهی

اثاث خانهی ما.

ورود من به جهان دیگر است. هر کتابی در کتابخانه جای مشخصی دارد و باید همیشه سرجای خودش باشد تا من برای پیدا كردنش گيج نشوم. آوردن كتاب براي مادر وظيفهي من است. مثلاً صد سال تنهایی ردیف دوم از پایین کتابخانهی چهارم کنار کتابخانهی بابل بورخس و زوربای یونانی است. نان و شراب ردیف بالای کتابخانهی دوم تکیه داده است به دیوارهی سمتِ راست. همهی کتابهای شاملو در ردیف سوم کتابخانهی پنجم هستند، باغ آینه سمت راست هوای تازه و هوای تازه سمت راست همچون کوچهای بیانتها. این که چهطور جای کتابها را دقیق میدانم نتیجهی چندین سال تجربه و البته اشتباهات مکرر است. گاهی کنار مادر مینشینم و نام کتابها را پشتسرهم براساس جایشان در کتابخانه از حفظ میگویم که یادم نرود. ترتیبشان مشخص نیست اما نظمی درونی دارند. فقط کتابهای یک نویسنده معمولاً كنار يكديگر قرار دارند اما اينكه كدام نويسندهها ييش هم باشند بنا بر میل شخصی مادر است. همچنین با آمدن کتابی جدید هیچوقت جای کتابهای قدیمی عوض نمی شود بلکه جدیدیها به قفسههای پایین اضافه میشوند که ابتدا خالی بوده و با گذر زمان پُر شدهاند. من با این که نی توانم ببینم سالها تمرین کردهام طرح جلد و رنگ کتابها را از بر کردهام، دلیلش هم این است که تصور مجموعهای از کتابهای بدون طرح و رنگ که فقط نامشان بر آنها نوشته شده وحشت آور است. مثلاً جان شیفته که پنجمین کتاب از سمت راستِ ردیفِ سوم کتابخانهی دوم است، جلد سبزی دارد که رویش با حروف طلایی بزرگ نوشته شده جان شیفته. در همان کتابخانه درست دو ردیف بالاتر مسخ کافکاست. کتاب کوچکی با جلد مقوایی که رویش ورقهی نازک لیزی کشیدهاند با نقش حشرهای در میان تارهای سیاه و کنارش نوشتهاند مسخ، اثر فرانتس کافکا. زیرش هم با رنگ سفید نوشته شده صادق هدایت. پشت کتاب متنی آمده؛ کافکا از دنیایی با ما سخن میگوید که تاریک و درهم و پیچیده می اید، به طوری که در وهلهی اول نمی توانیم با مقیاسهای خودمان آن را بسنجیم. در آن از چه گفتوگو می شود، از لایتناهی؟ خدا؟ جن و پری؟ اولین بار بعد از شنیدنِ مسخ مادر از من می خواهد خیال کنم به حشرهای تبدیل شده ام و بعد احساسم را مانند ابتدای کتاب توصیف کنم. این اولین تمرین من برای رفتن به جهان دیگر است. آن روز ترجیح می دهم پشه باشم تا سوسک. تصور می کنم از خواب می پرم و می بینم حشره ای ام تمام عیار. روی شکم خوابیده ام و تنم نرم است و دوایر سرخی دارد. پشت کمر دو بال کوچک دارم. گرسنه ام و دلم می خواهد خون فراوان به کم. برخلاف گره گوآر خودم را از ترس آدم ها توی اتاقم حبس نمی کنم. در را باز می کنم و به مادر می گویم گرسنه ام و مجبورم برای یافتن خون بروم بیرون. بر فرازِ خیابان ها پرواز می کنم اما کسی در شهر نیست. گرسنه به خانه برمی گردم و می بینم لیوانی پُر از خون روی میز است.



این تصویر شیخ است که من براساس تعاریف مادر کشیدهام اما بهوضوح با خیالم از او تفاوت دارد. در این تصویر، بوعلی آدم اخم آلویی است که ریش و سبیل و دماغی تیز دارد و کوچکترین نشانهای از مهربانی در چهرهاش نیست. شیخ از نظر من اما موجود مهربان تری است. نگاه عمیق و چشمانی سبز دارد گویی همیشه

دارد به چیزی ماورای چیزها نگاه میکند. انگار دارد به ما میگوید ماورای چیزها چیز دیگری هست که اگر خوب نگاه کنیم میبینیمش.

مهمترین ردیف، یعنی بالاترین ردیف هفتمین کتابخانه، مخصوص کتابهای بوعلی است. از آنجا که مهمترین شی این خانه کتابخانه و مهمترین ردیف آن ردیف بالایی کتابخانهی هفتم است، نتیجه میگیریم که این ردیف مهمترین شی خانه است. ما مجموعهی کاملی از کتاب قانون و سایر آثار بوعلی داریم. حتا بعضیشان به زبان عربی هستند و خواندنشان برای ما سخت است. از آنجا که بوعلی بسیاری از رساله هایش را به زبان عربی نوشته، فکر میکنم این زبان باید زبانی جادویی با خصوصیاتی منحصر به فرد باشد وگرنه چه لزومی دارد یک فارسی زبان به سختترین زبان دنیا بنویسد. مادر اما میگوید در زمانهی بوعلی نوشتن به زبان عربی رایج بود، چرا که اصلاً عربی زبان معیار آن دوره بود. اما بهنظر من همیشه انتخابی در کار است و هیچکس در این جهان مجبور به انجام کاری نیست. چیز دیگری هم میدانم من؛ بوعلی آخرهای عمرش رسالهای نوشت در باب فلسفهای خاص که بهجز صفحهی اولش که آن هم در مصر است، همهاش سوخت و از بین رفت. قطعویقین به خاطر تمام حقایقی که در آن فاش شده بود. من بارها و هربار زمان زیادی به آن کتاب فکر کردهام. به این که وقتی آدم همه چیز بداند دیگر آن وقت از چه چیز مینویسد. به مادر گفتهام باید در کتابخانه برای کتاب سوخته هم جایی بگذاریم، برای همین هم همیشه بین آخرین جلد کتاب قانون و کتاب نجات، جایی خالی به اندازهی یک کتاب سوخته

در همین کتابخانه چند کتاب قدیمی هم هست، از جمله کتابی دربارهی آناتومی بدن انسان که من تن آدمی را از آن آموختم. دو کتاب ورقورقشده در مورد گیاهان دارویی، دو جلد دایرةالمعارف

و چند کتاب راجعبه کیمیاگری. کیمیاگری به زبان ساده کار تبدیل فلزات پست به طلا و نقره است. مادر میگوید کیمیاگری هنر است، چیزی شبیه نوشتن. نمی شود در این جهان چیز پستی را به چیزی باارزش تبدیل کرد مگر آنکه اول این کار را در جهان درون انجام داد. مادر میگوید آدمها وقتی مینویسند چیزهای نادیدنیِ درونشان را هم میزنند و از دلشان چیزی درمیآورند که قابلدیدن است. کیمیاگر هم وقتی جیوه و گوگرد و نمک را در تنورش حرارت میدهد تا به اکسیر برسد، دارد درون خودش همین کار را میکند. مادر میگوید تا درون انسان عوض نشود بیرو<mark>نش</mark> تغییر نمیکند. میگوید کار ما هم کیمیاگری است. گیاهان مُرده را به چیزی تبدیل میکنیم که آدمها را نجات میدهد. درست است که من همیشه دوست داشتهام منجم شوم، اما بعدش هم می خواهم کیمیاگر بشوم. منجم به این دلیل که رابطهای تنگاتنگ با سرنوشت دارد. در واقع ستارهها مثلثهایی نورانیاند که در آسمان می درخشند تا از روی شان سرنوشت انسانها را بخوانیم. خیلی وقتها زیر درخت خرمالو دراز میکشم و ستارهها را درست بالای سرم تصور میکنم. سعی میکنم در سیاهی مثلثهای نورانی شفافی را ببینم که به آرامی در آسمان حرکت میکنند و مسیرشان را حدس بزنم. احتمالاً برای خواندن سرنوشت باید مسیر ستارهها را دنبال کرد. مثلاً اگر بخواهم سرنوشت مادر را بخوانم اول باید ستارهاش را بیابم، بعد ببینم این ستاره چهطور از بالای کاشان حرکت میکند و به خوی میرود و بعد به تهران میآید و ببینم چه مدت بالای سر تهران میایستد تا خاموش شود. آن وقت مىتوانم به مادر بگويم كه همين جا، درست پاى همين درخت خرمالو، چال می شود.

مهم ترین بخش کتابخانه برای من اما بخش مربوط به بورخس است، محبوب ترین نویسنده ی زندگی ام. فقط کسی که سرتاسر زندگی اش در آستانه ی نابینا شدن باشد می تواند چنین توجه عمیقی به جزئیات بکند و در چیزهای پیش پاافتاده معنا ببیند. میان من و

بورخس شباهتهای زیادی است. زرد آخرین رنگی است که بورخس میبیند. بعد از نابینایی کاملش جهان برایش چیز بیشکلی مى شود با لكه هاى زرد. اين دقيقاً همان اتفاقى است كه براى من میافتد؛ مرکز آن عاقرقرحای سفید که در چشمان من فرو رفت زرد بود و من هنوز اگر خوب دقت کنم قادرم آن لکهی زرد را جایی در اعماق تاریکی ببینم. از طرفی بورخس هم عین من کتابداری منزوی بود و جهان را از طریق خواندن و تأمل کردن در کتابها شناخت. همچنین من شیفتهی حضور قطعی روحالقدسم در آثارش؛ هر چند خودش مستقیم اشاره نمیکند، من ایمان دارم نبوغ ذاتی هنرمندان بزرگ همان امکان ذاتی و سرشارشان است در وصل شدن به یک منبع سرشار. هر چه میخواهیم بنامیمش، هر کس با تجربیات شخصی خودش به این منبع وصل می شود و مینویسد. مثلاً بورخس با تجربهی شخصیِ عمیقش لزوم توجه به جزئیات جهان را دریافته که مینویسد خط از بینهایت نقطه ساخته شده است؛ سطح از بينهايت خط؛ حجم از بينهايت سطح... بعد از ماجرای خیال پردازی مسخ و تبدیل شدن به پشه، وقت بیشتری را صرف تمرین خیالپردازی کردهام، به خصوص بعد از شنيدن كتابهاي بورخس. آن وقتها فقط كافي بود ياي كتابخانه بنشینم و به کتابخانهی بابل فکر کنم. عجیب است. این که بتوان از جهان واقعی، یعنی همانی که من قادر به دیدنش نیستم، به جهان خیال وارد شد و وقایعی را دید که به سبب نداشتن وجود خارجی واقعی نیستند. اوایل فکر میکردم کتابخانه، کتابها و اصلاً داستان کتابخانهی بابل دروازهی ورود به جهان دیگر است، اما پس از مدتی توانستم این کار را بدون احتیاج به چیزی، جاهای دیگر خانه هم بكنم. مثلاً وقتهايي كه مادر نيست. مادر هر وقت که از خانه بیرون میرود این جملهی تکراری را میگوید که در را روی هیچکس، چندباره تأکید میکند هیچکس،

باز نکنم. بعد در را قفل میکند و میرود. شاید باید حس بدی بهم

دست بدهد، اما نه، صدای چرخیدن کلید در قفل یعنی هر قدر

بخواهم دستهایم را از بدنم دور کنم و هر جا میلم کشید بروم؛ میتوانم تا هر وقت دلم خواست پشت در بنشینم و به آمدنورفتن آدمها و بازی کردن بچهها گوش بدهم. وقتی مادر در را قفل میکند جهان مال من میشود و من بدل میشوم به هر چیزی که فکر کنم. لباسهای مادر را میپوشم، روسریاش را سر میکنم، کیفش را دست میگیرم و از خانه میروم بیرون، به شکوفههای سفید درختان گیلاس دست میکشم که دو طرف خیابانها روییدهاند، از بقالی تخممرغ و شیر میخرم، به آدمها لبخند میزنم و با آنها خوشوبش میکنم، برآمدگیهای سنگفرش خیابان را با کفِ پاهایم حس میکنم، روی میلههای دانشگاه خیابان را با کفِ پاهایم حس میکنم، روی میلههای دانشگاه دست میکشم، به میدان انقلاب میرسم و از مغازهای آنجا کتابی میخرم با جلد سبز.

### پردهی ۷: در باب گیاهان؛مسئله قدرتِ نهفته در دستهاست

گیاهان از جهان دیگر میآیند. اولینبار روی یلههای زیرزمین نشستهام که به این واقعیت یی میبرم. ده یا یازدهسالهام، شاید هم کمی بیشتر. دومین باری است که خون ریزی ماهیانه دارم و یاهایم را سفت بغل کردهام و از جوشاندهی رازیانهای که مادر درست کرده میخورم و ناخن دست راستم را روی دیوار کنار پلهها میکشم. مادر برگهای زبانگنجشک را توی هاون میکوبد که ناگهان بوی عجیبی در زیرزمین میپیچد. نمی فهمم بو از کجا میآید، شاید از کوبیده شدن برگهای زبانگنجشک یا تخمیر برگههای سیب در بطری کنار در، از هر چه هست بهیکآن ارتباط خاصی میان من و آن بو ایجاد میشود. انگار میتوانم تمام ذرات آن بو را تشخیص بدهم، صدایشان را بشنوم و آمدنشان را از جهان دیگر حس کنم. بو را که به درون میکشم و ناخنم را به سطح زبر دیوار، دستم به گونی اسطوخودوس روی پله میگیرد. از گونی شاخهی تیزی بیرون زده که انگشت کوچکم را میبرد و من از این سوزش ناگهانی پس میکشم و انگشتم را به دهان میگیرم. شوری این خون شبیه شوری خون چشمها نیست. احساس جدیدی دارم که آن موقع درست نمیدانم چیست.

روشنبین شدهام و به آنی به عاقرقرحا حق می دهم که در چشمهایم فرو برود. بعد دوباره دستم را روی شاخهی اسطوخودوس می گذارم و رابطهای عجیب میان خودم و آن شاخهی بیرون زده احساس می کنم. همه ی این سالها ما صبح تا ظهر درس خوانده ایم و بعد از خوردن ناهاری سبک رفته ایم سراغ گیاهان توی زیرزمین. ظروفی که برای ساخت داروها استفاده می شوند، از چدن، پلاستیک، شیشه و لعاب گرفته تا استیل، باید کاملاً تمیز باشند. هرگز از ظروف آلومینیومی استفاده نمی کنیم چون آلومینیوم باشند. هرگز از ظروف آلومینیومی استفاده نمی کنیم چون آلومینیوم

بالقوه سمی است. همینطور داروها را برای مدت طولانی در ظروف پلاستیکی نگه نمیداریم. قبل از استفاده همهی ظرفها را ضدعفونی میکنیم. کل وسایل را با آبجوش میشوییم و درست خشک میکنیم. آبْ حس عجیبی دارد، سنگینی خاصی که هر وقت بر عضوی بریزد بیدارش میکند. کمال این حس وقتی است که زیر دوش میایستم و ناگهان آب رویم سنگینی میکند. از آنجایی که محو شدنهای مداومْ بودن را مختل میکند، ایستادن زیر دوش بهترین روش است برای اطمینان از بودن روی زمین. حتا از نیشگون گرفتن هم بهتر. در این حالت میتوانم کل بدنم را یک جا حس کنم. آب قطره قطره و بعد به یکباره بر سروشانه می ریزد. مو سنگین میشود. آب روی تن راه می افتد و با گذشتن از تک تک اعضاوجوارح قابل درکشان میکند. زیر دوش تنها جایی است که اعضاوجوارح قابل درکشان میکند. زیر دوش تنها جایی است که نمیشود گم شد یا به جایی دیگر رفت. مادر میگوید همین گواهِ قاطعی است بر این که عنصر من آب است.

مادر عاشقِ ساختن ترکیباتِ دارویی جدید از گیاهان است. روزهای اولی که میآییم تهران چند روزی در یک بیمارستان کار میکند. آن روزها به محض شنیدن صدای کلید و قفل ترسی فلج کننده سرتاپایم را میگیرد. از سرمای شدیدی که زیر پوستم راه میافتد به بخاری کنار اتاق می چسبم و در خودم مچاله می شوم. همان موقعهاست که می فهمم می شود با دور کردن دستها از بدن محو شد و از ترس جهانِ بیرون نجات یافت. البته آن زمان فقط می توانم جهان اطرافم را محو کنم، انگار روی خطی بدون زمان و مکان می ایستم از مرز و پا گذاشتن به جهان دیگر را ندارم و این را به مرور زمان و با خواندن کتابها به دست می آورم. آن قدر روی آن خط می مانم با خواندن کتابها به دست می آورم. آن قدر روی آن خط می مانم تا صدای باز شدن در بیاید. یکی از همان روزها متوجه آمدن مادر خی شوم. مرا می بیند که کنار بخاری نشسته می دستهایم از بدنم خی شوم. مرا می بیند که کنار بخاری نشسته می ستاره ای روی بازوی چیم مال همان روز است. مادر دیگر هیچوقت برای کار بازوی چیم مال همان روز است. مادر دیگر هیچوقت برای کار

کردن از خانه بیرون نمیرود.

مادر میگوید وقت ساختن داروهای گیاهی باید در خودمان غرق شویم، در همان شاخوبرگها و ساقههای خشک. باید بتوانیم از دل آن جزئیات به فراتر از خودمان برسیم. به همین خاطر است که من یاد گرفتهام وقتِ انجام کاری همهی وجودم را صرفش کنم. فرقی ندارد چای خوردن باشد یا ریختن روغن توی قیف یا شکافتن پوست بدن، همه چیز باید با همان دقت انجام شود، به خصوص انداختن زالو.



برخی زالوها کلِ بدن قربانی را میبلعند، اما آنهایی که مصرف درمانی دارند و به مکیدن خون اکتفا می کنند از نوع دندانداریاند که روی پوستشان بیش از سی حلقه دارند و در مرداب ها پیدا می شوند. چیز عجیب در مورد زالوها این است که هرمافرودیتاند، یعنی هم نرند و هم ماده، یا به زبان دیگر نه نرند و نه ماده. در واقع جنسیت ندارند و تنها کارشان مکیدن خون است، آنقدر که بیفتند بهیرند.

دوازدهسالهام که به این موجود کوچک برمیخورم. گوش راستم چند روزی بهشدت وزوز میکند، دیگر بهسختی صداها را میشنوم. زالوها را سید برایمان میآورد. مادر آنها را میریزد در ظرفی شیشهای که تا نیمه آب دارد و پوششی از کیسهای پُر از سوراخ

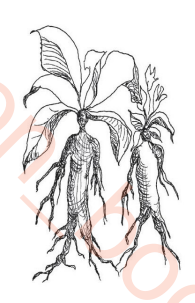
ریز. برایم توضیح میدهد که کرمهای کوچک را پشت گوشم میگذارد تا بهتدریج خونم را ممکند و فشار اضافی روی رگها و اعصاب را بردارند. زالوها را با پنس بلند میکنند و روی پوست میگذارند، وگرنه بلافاصله به انگشت می چسبند و دندانشان را توی پوست فرو میکنند. آن روز مادر سه زالو پشت گوش چپم میگذارد که اولش مشمئزکنندهاند، انگار ناگهان پوست خیارهایی پلاسیده پشت گوش آدم بیفتد. زالوها با سوزشی ریز دندانهایشان را در پوست فرو و شروع به مکیدن میکنند. معمولاً بین ۶۰ تا ۹۰ دقیقه خون میخورند تا این که باد کنند و بیفتند زمین. باید بلافاصله جای مکیده شدن را ضدعفونی کرد و رویش گاز استریل گذاشت تا از خونریزی بیشتر جلوگیری شود. ۳۰ دقیقه که گذشت احساس عجیبی بهم دست میدهد، انگار گوشم بی حس و سبک شده است و بهوضوح با بقیهی بدنم فرق دارد. در این مدت دقت که میکنم میتوانم در تاریکی صدای مکیده شدن خون و جایگزین شدنش با خون تازه را بشنوم و همهی تغییراتی را که در بدنم رخ می دهد با جزئیات کامل احساس کنم. در واقع بعد از همین اولین تجربهی زالو انداختن است که میتوانم با گوش چپم صداهایی را بشنوم که پیشتر قادر به شنیدنشان نبودم. دیگر این شد عادتم و هر چند وقت یکبار به دلایل گوناگون زالو انداختهام و این کار لذت بخش ترین کار جهان است. به خصوص اگر بتوانم یکی از زالوهای بادکرده را که مادر میگذاردشان توی نمک یا الکل بدزدم و زير پايم له كنم. زالو كه بتركد قطعاً خونش خون من است و میرود به خورد خاک.

دلیل دیگری که زالوها برایم مهماند قضیهی فتیسوف است. در واقع بعد از این ماجراست که مطمئن میشوم این موجودات ریز لزج برای من آگاهی خاصی به همراه میآورند. مچ دست راستم دملی زده که با هیچ پمادی از بین نمیرود. این دمل بهقدری دردناک است که دستم را نمیتوانم تکان بدهم. مادر میگوید آن روز سید زالوها را درون شیشهی دربستهای میآورد که دورش را با

روزنامه پوشانده است. مادر زالوها را که میاندازد شروع به خواندن روزنامه میکند و همان وقت تصادفی به مطلبی راجعبه فتیسوف برمیخورد. مادر تعریف میکند فتیسوف در نگاه اول یک آدم معمولی چاق است با موی جوگندمی کوتاه. در عکسش دستانش را رو به بالا گرفته و اطرافش را رنگینکمانی احاطه کرده است. لبخند کمرمقی بر صورت دارد که معلوم نیست پشتش چیست. سِرگی فتیسوف چهارده ساله بود و داشت با تپانچه ی پدرش بازی میکرد که ناگهان تپانچه توی دستش منفجر می شود و چشمانش کور می شوند. چند سال بعد خانمی به انجمن نابینایان روسیه می رود و ادعا میکند می تواند به نابینایان یاد بدهد با دست های شان رنگها را تشخیص بدهند. از اعضای انجمن فقط فتیسوف موفق می شود این کار را بکند. او توانست رنگها را لمس کند و تشخیص شان بدهد. بعد از مدتی فتیسوف گفت می تواند رنگ هاله ی مغناطیسی دور افراد را هم ببیند.

معنای زندگیام تغییر میکند. البته هیچ ربطی به نابینایی فتیسوف ندارد بلکه مسئله قدرتِ نهفته در دستهاست. پس از شناختن فتیسوف مدتها تلاش میکنم با دستانم رنگها را تشخیص دهم، اما هربار شکست میخورم. نه این که تشخیص رنگ با دست به خودی خود کار مهمی باشد، نه، میشود با این توانایی کارهای مفیدتری کرد. مانند پیرمرد همسایهمان در خوی. یکی از تواناییهای این پیرمرد حکیم این بود که میتوانست با گرفتن نبض بیماری را تشخیص دهد و با نگاه کردن به رنگ پوست و زبان و چشم طبع آدمها را بفهمد و با تجویز گیاهی مناسب همهی مشکلات جسمی و روحی را درمان کند. طبع یا همان خِلط از ارکان اساسی طب گیاهی است که بوعلی مفصل توضیحش داده. بدن هر موجود زندهی دوپا یا چهارپا ترکیبی است از اخلاط در بدن در حد تعادل باشند بدن سالم است، اما کمبود یا ازدیادشان علت در حد تعادل باشند بدن سالم است، اما کمبود یا ازدیادشان علت به وجود آمدن بسیاری از بیماریهاست.

می توان از تغییر رنگ اندامهای بدن به برهم خوردن تعادلِ اخلاط پی برد. بوعلی می گوید اگر بیماری از بلغم باشد رنگ چشم و زبان سفید می شود. اگر خِلط پُرکننده ی آوند انسان صفرا باشد پوست و چشمان او زرد می شود، دلش به هم می خورد و استفراغ زرد و سبز بیرون می دهد. داشتنِ زبان سرخ و دیدن اشیای سرخ در خواب نشانه ی کسی است که خونش غلیظ شده و به خونریزی زیاد مبتلاست.



مهرگیاه اولین گیاهی است که قدرت دستهایم را افشا کرد. مادر میگوید هر کس این گیاه را با خودش داشته باشد محبوب همهی قلبها میشود، من اما بنا بر تجربهی شخصی این حرف را باور ندارم و فکر میکنم خرافهای بیشتر نیست.

اگر می توانستم با دست رنگ اندامها را ببینم، آن وقت می فهمیدم در بدن بیمار چه اتفاقی افتاده است و با گیاهی مناسب درمانش می کردم. دستهایم را آن قدر به این طرف و آن طرف می کشم که پوستم نازک می شود و به شدت می سوزد. بعد از چند روز تحمل درد و شکستهای پیاپی، مادر بازویم را می گیرد و شی عجیبی کف دستِ چپم می گذارد، چیزی دراز شبیه ریشه ی درخت که سرش برآمدگی هایی کمی گردتر و لیزتر از سیب زمینی

دارد. انگار ریشهی گیاهی باشد که درهم پیچیده شده و سرش غدهای درآورده. مادر میگوید دستهای من قدرتی دارند که همیشه با من بوده ولی من هیچوقت باورش نکردهام. میگوید هر دستی استعداد خودش را دارد. قدرت دستهای من این است که میتوانند گیاهان را ببینند. اجازه میدهد حسابی روی آن چیز گرد لیز دست بکشم. بر تمام پستی وبلندی هایش. می گذارد بو بکشمش. كمي كس است و تلخ. فشارش مي دهم. مادر مي گويد افسانه است که آدمیزاد زادهی همین گیاه است. گیاهی که زن و مرد ندارد. در واقع هم زن و هم مردش توی خودش است. درست مثل زالو. باز هم رویش دست میکشم و میگذارم حافظهی دست هایم به خاطر بسیردش. در جهان ما همه چیز حافظه دارد، نه این که فقط ما آدمها اینطور باشیم، نه، مادر میگوید حتا گیاهی که کندهایم و خُردش کردهایم هم خاطرهی دشتها و صحراها را با خودش دارد، خاطرهی کسانی را که به دستش گرفتهاند و اینطرف و آنطرف بردهاندش. این طور است که میگذارم حافظهی دستانم به کار بیفتد و کاری میکنم که از هیچکس دیگری برنمی آید. بله، من مى توانم با چشمان بسته، تنها با لمس يك گياه، نامش را بگويم. شيخالرئيس هم به اين خاصيت گياهان، يعنى ارتباطشان با جهان دیگر، پی برده و در جلد دوم و جلد پنجم کتاب قانون حقایق بیشماری در موردشان فاش کرده است. به همین خاطر هم هست که بعد از فتیسوف تأثیرگذارترین مرد زندگی من، و بعد از سردارحسین و پیرمرد همسایهی خوی و شاید پدر مهمترین مرد زندگی مادر، بوعلی است، مردی که اسم کتاب طبیعی داروییاش را قانون و اسم کتاب علمی فلسفیاش را شفا میگذارد، کسی که همهچیز میداند، از الهیات گرفته تا طبابت، جانورشناسی و نجوم. مادر هم به همین دلیل به این اندازه دوستش دارد و حتا روابط جنسی زیادش و از سفلیس مُردنش، از این علاقه نکاسته. یکی از عجیبترین کتابهای بوعلی رگشناسی یا همان رسالهی نبض است که مادر از پیرمرد همسایه گرفت و با خودش به تهران آورد. رساله عربی است و مادر همیشه یک لغتنامهی عربی فارسی کناردستش دارد که به کمک آن رسالهی شیخ را برای مان می خواند و ترجمهاش را حاشیهی کتاب یادداشت می کند. بوعلی در کتاب قانون توضیح می دهد که مغز، قلب و کبد اعضای حیاتی بدن انسان اند و آنها را تریگوم پلاتو یا مثلث افلاتون می نامد. مادر می گوید بوعلی جسدهای زیادی را شکافته تا توانسته به این اطلاعات دست یابد.

بوعلی اولین کسی است که تفسیری فلسفی از معجزه دارد. شرح این ماجرا کمی دشوار است. اگر بخواهم خلاصه بگویم از نظر او خلقت سه سطح دارد که به صورت نزولی شامل عقل، نفس و جسم یا همان حس است. به اعتقاد بوعلی از آنجا که آدمهای اهل معجزه در هر سه سطح حضور دارند پس میتوانند با آگاهی از یکی و تغییر در آن، باعث تغییر در عالم دیگر شوند و این تغییر در عالم نفسانی همان معجزه است. مادر میگوید بوعلی از اولین فلاسفهای است که عالم نفس یا همان جهان خیال را باور کرده و توانسته است از سطح یک انسان عادی فراتر برود. حتا کتابی هم دارد، همان کتاب سوخته، که در آن حقایقی را دربارهی عالم خیال فاش کرده، کتابی که اگر به دست بشر میافتاد زندگی روی این کرهی خاکی جور دیگری بود. بوعلی در کتاب قانون دستگاه تولیدمثل را چهارمین رکن اساسی بدن انسان مینامد و اینطوری در کنار مغز، کبد و قلب، مربع ابن سینا یا همان كوادرانگولا اويسينا ساخته شده است. بخش سوم جلد سوم كتاب پُرطولوتفصیل به بیماریهای اندام تناسلی از جمله رودهها، شکم، رحم، كليه و دستگاه دفع و ادرار پرداخته كه البته بهجز گفتار سوم آن راجعبه حیض، بقیهی بخشهایش هیچوقت در برنامهی درسی ما نبوده. این را به مادر نمیگویم، اما هر وقت به بوعلی فکر میکنم بالای سر جسد برهنهی زنی ایستاده، چاقویی در دست دارد و قسمت تحتانی بدن زن را می شکافد تا به عضو چهارمی برسد که منشأ فلسفهای است مترقی تر از آنچه بشر تابه حال

کشف کرده است.

تمام این سالها بعدازظهرهای مان، در زیرزمین یا گلخانه، صرف پاک کردن برگها و ریشهها و ساختن روغنها و پمادها و داروهای گیاهی شده است. بعد از ساختن داروها آنها را در قوطیهایی میریزیم که سید برای مان آورده. مادر نام هر دارو و دستور مصرفش را بر قوطی مینویسد و من آنها را در کارتنهای جداگانه میگذارم. این کارتنها که سمت چپ زیرزمین یا کنار گلخانه چیده میشوند محصول نهایی کار ما هستند و برای هر کدامشان پول خوبی میگیریم. در این هفده سال، این برنامهی روزانه کوچکترین تغییری نکرده. در حقیقت حفظ این نظم ضامن بقای آرامش درونی ماست، برای همین مادر اجازه نداده کوچکترین اتفاقی بههمش بزند. مثلاً ما با هیچیک از همسایهها ارتباط نداشتهایم و تقریباً هیچوقت کسی وارد خانهمان نشده. این کار موجب افزایش دقت روی جزئیات میشود که به خصوص برای من که جهان را با چشم نمی بینم و باید بر قدرت شنوایی و لامسه تكيه كنم، بسيار لازم است. در واقع وقتى جهان پيرامون نظم ثابتي داشته باشد، آن وقت دیگر من هیچ تفاوتی با افراد بینا ندارم. وقتی همه چیز سرجای خودش باشد می توانم به راحتی با تمرکز بر صداها و اشیا و خاطرات جهان پیرامون را ذهنی بسازم و در آن حرکت کنم. در پنجسالگی به آنی همهی اشکال و تصاویر جهان پاک شدند و سیاهی و تاریکی یکدستی جایش را گرفت، برای فرار از این وحشت چارهای نبود جز ساختن ذهنی جهان. قطعاً آدم می تواند در هیچ مطلق زندگی کند. برای ساختن جهانی دیگر که بشود در آن راه رفت، نظم ضروری است چرا که در نبودش وقتی تغییری ناگهانی در جهان بیرون رخ بدهد، جهان ذهنی با جهان واقعی متفاوت خواهد بود و کمترین پیامد این ناهماهنگی شکستن اشیاست. پس از آنجایی که همهی تلاش ما در خانه حفظ نظم است موضوع ندیدن بیموضوع است و من تمام این سالها در خانه مثل هر انسان بینایی زندگی کردهام.

بنابراین توانسته ام با تکیه بر ترتیب خاطرات، صداها، بوها و دست کشیدن بر اشیا جهانی درونی بسازم متناسب با جهان بیرونی و به چیزهایی فراتر از جهان واقعی دست یابم. فقط کافی است دستانم را روی اشیا و گیاهان بلغزانم و نه تنها خودشان یا نام و رنگشان، که خاطرات و جهان ورایشان را نیز ببینم. مثلاً هر وقت روی برگهای دیفن باخیای حیاط دست میکشم می فهمم چند روز است که آب گرفته، یا چند روز دیگر به آب نیاز دارد، یا مثلاً چه اندازه وسط برگهایش سفید و حاشیه اش سبز است.



در زیرزمین علاوهبر تاتوره، گیاهان سمی دیگری هم داریم. مثلاً شوکران، گیاهی که حتا نیمگرمش میتواند انسان بالغی را بکشد. این گیاه مستقیم بر سیستم اعصاب اثر میگذارد و بعدِ از کار انداختن اعصاب تنفسی موجب مرگ میشود.

من اما همیشه به تاتوره حساسیت ویژهای داشتهام. شاید این احساس به خاطر نام دیگر این گیاه یعنی طلانور است.

غیدانم میان تاتوره، طلانور، سیب دیوانه و سیب شیطان چه ارتباطی هست. شاید فکر کردن به همین ارتباطِ رازآلود باعثِ کشش خاص و غریب اینهمه سال من شده.

دست را که بیشتر روی سطح برگ نگه میدارم میتوانم صدای جریان آب در آوندهای گیاه را بشنوم، حتا صدای پای کسانی را که از کنارش گذشتهاند. می توانم دستم را روی در حیاط بگذارم و به صدای بازی بچهها در کوچه گوش بدهم و چهرهی تکتکشان را ببینم و بفهمم بعد از بازی کجا میروند و چه میکنند. البته این دریافت هنگام مواجهه با پدیدههای جدید بهشدت پیچیده و گاه اضطراب آور است. مثلاً یک دفعه که کیسه ای آویشن پاک میکنم دستم به چیزی عجیب میخورد. یک شی گرد با تیغ زیاد. شبیه جوجهتیغیای که سالها پیش سید برایم آورد. تکان غیخورد. سرد است و بوی عجیبی میدهد. مدتی که لمسش مىكنم ناگهان حس عجيبى بهم دست مىدهد و عقب مىكشم. دایرهای زیر نبض دستم تیر میکشد و درون دماغم خارشی ایجاد می شود که گیجم میکند. باید از آن شی دور می شدم. مادر پیش از آن گفته بود که احتمال دارد گیاه سمی یا حشره یا حتا مار مُرده لابهلای گیاهان باشد، اما این اولینباری است که به چیزی عجیبوغریب برمی خورم. مادر را که خبر میکنم آن شی را بهدقت وارسی میکند و میگوید تاتوره است.گیاهی سمی که خاصیتی ضدسم دارد. جوشاندهی این گیاه میتواند اعصاب را از کار بیندازد و موجب مرگ شود. تاتوره را میگذارد توی شیشهای در بالاترین قفسهی زیرزمین. میگوید سرخپوستها این گیاه را دود میکنند و از خود بی خود می شوند و در این حالت آینده را پیشبینی میکنند. میتوانند چیزهایی ببینند که دیگران نمیبینند. دستم را به دهان میبرم تا طعم تاتوره را بچشم. میگوید بعضیها به آن سیب دیوانه یا سیب شیطان میگویند.

# پردهی ۸: در باب اسرار؛ جهنم در انقطاع خیال توست از این که میتوانی یرنده شوی

این سیب را مهلقا آورده. یکطرفش زرد است و طرف دیگرش پر از خطوط برآمدهی سرخِ منظم. میشود با دست کشیدن روی پوست مرطوب و سرد سیب تعداد خطوط سرخش را شمرد. پوستش را با چاقو میگیرم و تکهتکهاش میکنم. حس عجیبی در تنم زنده میشود. بر لبهی چاقو دست میکشم. سرد است و تیز. میگویی همیشه حرفهایی هست که هرگز گفته نمیشوند. رازهایی که ندانستنشان بهتر است. سایهای از پشتسرت میگذرد. سایهی مردی با ریش بلند که مدتهاست میشناسمش. صندلی خرت خرت تکان میخورد. صدای چکیدن قطرههای آب را در فاصلهای دور میشنوم. میگویم گربهها مُردهاند و حالا میتوانی با فاصلهای دور میشنوم. میگویم گربهها مُردهاند و حالا میتوانی با خیال راحت همهچیز را بگویی.

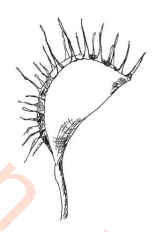
بوعلی روی شانهات دست گذاشته و از آن پشت نگاهم میکند. اسبی شیهه میکشد و دور می شود. نمی دانم روی صندلی ننویی خانهی دروازه دولت نشسته م و دارم به صدای عبور خون در خرطوم زالوها گوش می دهم یا در گلخانه ات توی برلین و به بیرون رفتنِ مه لقا و دست کشیدنش بر حاشیهی سرخ پرده نگاه میکنم. گاهی زمان از ریلش خارج می شود و این روزها این اصلاً اتفاق نادری نیست. سیگارت را گوشهی چپ لبت میگذاری و دودش را به آسمان فوت میکنی. هنوز درست شبیه همان روزی هستی که پای بوتهی عاقرقر حا ایستاده بودی و چیزی توی کیف مادر می گذاشتی. می گویی جهان تلِ اسرار است و فقط وقتی وقتش باشد می شود چیزی را گفت که ضروری است. این می شود که در چشمهای من خیره نگاه می کنی و می گویی وقتی آن بوته ی عاقرقر حا در چشمم فرو رفت، مرا بلافاصله به بیمارستانی در تبریز بردید. همان جا بود که گفتند عصبهای چشم سالم اند و بینایی با بردید. همان جا بود که گفتند عصبهای چشم سالم اند و بینایی با

یک عمل جراحی برمیگردد. مادرم نگذاشت عملم کنند. گفت چنین چیزی در طب ممکن نیست. گفت مردمکِ پارهشده بههیچوجه قابلترمیم نیست و نتیجهی چنین عملی فقط تخلیه کردن حدقهی چشمهاست. نگذاشت عملم کنند و بعد دستم را گرفت و از زندگیات رفت بیرون. بعد از شنیدن حرفهایت باید خودم را نیشگون بگیرم و سهبار بگویم تو وجود داری. باید به بیرون نگاه کنم. باید نفس عمیق بکشم و خط نور را تا گلخانه دنبال کنم.

گلخانهی بزرگی داری با گیاهانی که برایم تازگی دارند، اما می توانم روی شان دست بکشم، نام شان را بگویم و به چیزهایی بهتر تبدیل شان کنم. به تو از جهان دیگر نمی گویم. دستت را می گیرم و نگاهش می کنم. رگ آبی پشت دستت ملتهب است. نمی گویم در جهان تو آدم ها همیشه دروغ می گویند و این عادتی است دیرینه. دست هایت گرماند و موی پُرزمانندی دارند. نمی گویم دیگر نیازی به انتخاب کردن ندارم، حالا می توانم هر جا که دلم خواست بروم. می توانم سال ها روی صندلی ننویی بنشینم و بگذارم شیخ برایم کتاب بخواند یا به برلین بیایم و روی گیاهان گلخانه ات دست بکشم. یاد این می افتم که جهنم در انقطاع خیال توست از این که می توانی پرنده شوی.

گوشه ی گلخانه روی زمین گیاه عجیبی گذاشته ای، چیزی میان کاکتوس و لوبیای سحرآمیز. میگویی گیاهی گوشتخوار است به اسم ونوس. موجود عجیبی است که انگار میان جهان ما و جهان دیگر گیر افتاده و تکلیفش معلوم نیست. نیازی به آب یا کود ندارد و خودش مواد موردنیازش را با به دام انداختن حشرات و حیوانات کوچکی مثل موش و تجزیه و خوردنشان تأمین میکند. بوعلی میگوید گیاهان گوشتخوار روشهای متفاوتی برای تلهگذاری دارند. در اولین و شایعترین روش طعمه را با برگ لولهشده که استخری از اسیدهای گوارشی دارد شکار و در این استخر ذرهذره تجزیه و جذب میکند. در روش دوم گیاه از لعاب چسبنده

استفاده میکند و پاها و بدن شکار را به خود می چسباند و پس از آن جذبش میکند. در روش بعد، گیاه از سرعت زیاد برگش برای گرفتن شکار استفاده میکند. در روش چهارم حشره با مکش مثانه و ایجاد خلاً درونی شکار می شود. و در آخرین روش نیروی تلهی گیاه شکار را به سمت اندام گوارشی یا پُرزها میکشاند.



اسم ونوس را از الهه ی یونانی عشق گرفتهاند. می گویی این همان چیزی است که هیچوقت نباید از یاد ببریم، اما من منظورت را نمی فهمم.

ونوس معمول ترین گیاه گوشت خوار است که می توان آن را توی باغچه و حتا در یک گلدان کوچک پرورش داد. به گمانم اگر در باغچه های خانه ونوسهای بزرگ تری بکاریم حتماً حساب همهی گربه ها را می رسند. انتهای برگهای ونوس موهای ریزی دارد که با نزدیک شدن شکار برانگیخته می شوند و بعد آن گیاه با ساختار خاصی که در پایانه ی هر برگ دارد، می تواند شکار را به دام بیندازد. وقتی حشره یا عنکبوت یا هر شکار دیگری روی برگها و موهای ریز می خزد، اگر در کمتر از بیست ثانیه پس از اولین تحریکِ مو تحریک دیگری اتفاق بیفتد، برگ بسته می شود و طعمه به دام می افتد. دستم را روی پُرزهای گیاه می گذارم. سوزش خفیفی حس می کنم. دستم را درست پیش از بسته شدن گلبرگها خفیفی حس می کنم. دستم را درست پیش از بسته شدن گلبرگها

پس میکشم. دستهایم هنوز بوی خون میدهند. نمیگویم کشتن چه لذت عمیقی دارد. به چیزهای دیگر فکر میکنم. به صدای مادر که دارد توی زیرزمین تنها آوازی را که به ترکی بلد است میخواند.

### پردهی ۹: در باب بیرونِ خانه؛ سبز رنگ محبوبم است

سرش را که میبرند من آنجایم. مادر رفته است بیرون کتاب بخرد. پشت در نشستهام و به خسخس واضح عبور هوا از نای گ<mark>وش</mark> میدهم. صدای آرام پای مردی میآید که از سمت چپ نزدیک می شود و به سمت دیگر کوچه می رود. بعد از قطع شدن صدا دستهایم را از بدن دور و تا آمدن مادر به دشتی فکر میکنم که او در انتهایش، یای نهری کوچک، ایستاده است. شبیه دشت بزرگی است در فاصلهی میان خانهمان در خوی تا باغ گیلاس. وقتی سوار بر اسب سیاه از کنارش میگذشتیم پدر گلههای گوسفند را که آن دوردورها میچریدند نشانم میداد. گوسفند را سه روز به درخت جلو خانه میبندند. در همهی آن سه روز من بعد از پایان کارهای روزانه، یشت در مینشینم و به صدایش گوش میدهم، رفته رفته دیگر معنای هر صدا و هر حرکتش را میفهمم. آن روز صبح گوسفند بیشتر از روزهای قبل دور درخت میچرخد و آب بیشتری میخورد. چند ساعت بعد که مادر برمیگردد خانه کفشهایش را همان کنار در حیاط میشوید تا دلمههای خون چسبیده کف كفشها ياك شوند.

در این هفده سال هیچوقت دلیلی برای بیرون رفتن از خانه نداشتهام. به قول مادر چیزهای آن بیرون کوچکترین ارتباط حقیقیای با من ندارند. آن بیرون پُر از شی، آدم، صوت و حادثهای است که چیزی به زندگی من اضافه نمیکند، همانطور که نبودشان هم چیزی از زندگیام نمیکاهد. بعد از ماجرای معلق ماندن در هوا و خنج کشیدن گربه، هیچوقت دلم نمیخواهد از خانه بیرون

بروم و عوضش راههای بهتری برای شناخت جهان بیرون کشف میکنم. مثلاً مادر هر وقت برای کاری یا خریدی بیرون میرود، تمام مشاهداتش را با جزئیات دقیق در دفترچهای یادداشت میکند و بر که میگردد، تماموکمال برایم شرحشان میدهد، طوری که انگار خودم بیرون رفته باشم. فقط با تجسم کردن میتوانم در خیابان راه بروم، از کنار آدمها بگذرم و جلو ویترین مغازهها بایستم. همینطوری است که میدانم برای پرداخت قبض برق باید در صفی بایستم سمت راست اتاقی به نام بانک، و بعد از پُر کردن و امضای کاغذ بانکی که یک ورق سفید با مقداری نوشته به رنگ قرمز است، آن را همراه قبض برق و هزار و سیصد تومان به مرد پشت باجهی سوم بدهم که سبیل حنایی و تهریش دارد و روی یقهی بلوزش سفیدک زده. یا میدانم درست آنطرف خیابان انقلاب هر روز سرِ ساعت ۱۲ ظهر پیرزنی با یک خال گوشتی بالای لب، با چرخدستیای پُر از سبزی میایستد و سبزیهایش را لای روزنامهها میپیچد و دست مردم میدهد. یا این که انتهای خیابان انقلاب محوطهی بزرگی است به نام میدان آزادی که وسطش بزرگترین مجسمهی جهان قرار دارد که ساختمانی است بدون پنجره با دیوارهای سفید بلند، دورش هم شلوغ و پُر از اتوبوسهایی است با شیشههای دوده گرفته که با قرْقرْ و اگزوزهای آویزان از هر جایی میآیند و مسافرهای شان را کنار مجسمه پیاده میکنند. فرودگاه هم که دشت بزرگی پُر از هواپیماست درست پشت همان مجسمه است و کمی بعدش تهران تمام میشود.

علاوهبراین یادداشتها مادر همهی چیزهایی را که بهعمرش دیده با جزئیات کامل برای من شرح میدهد. من بدون این که شتری دیده باشم میتوانم این حیوان را توصیف کنم، چون مادر سالها پیش در مراسم عاشورای کاشان شتر دیده است. موجودی کِرِمرنگ با هیکلی تقریباً به اندازهی اسب سیاه پدر، با دو برآمدگی بر پشت که وقتی غذا میخورد لبانش بهآرامی خلافِ هم چپوراست میروند. زیر گردن شتر انحنایی روبهیایین دارد. کُند حرکت میکند

و بسیار مهربان و سرشار از آرامش است. دریا یک حفره ی بسیار بزرگِ پُرِ آب است به رنگ آبی فیروزهای. توی دریا ماهیهای زیادی شنا میکنند که هیچوقت نمیتوانند به سطح آب بیایند و به همین خاطر میشود بدون برخورد با آنها شنا یا قایقسواری کرد. این ماهیها معمولاً چشم ندارند و تنها با تکیه بر احساسشان از کنار یکدیگر میگذرند و بههم برخورد نمیکنند. دریا نماد آرامش است درست مثل شتر، البته وقتهایی که امواجش آراماند. از اینجا میشود نتیجه گرفت که میان آرام حرکت کردن و آرامش رابطهای وجود دارد، یعنی هر چیزی که آرام حرکت کند یا آرام راه برود آرامش دارد.

همیشه روی کتابها هم حساب کردهام. مثلاً با توصیف گلی ترقی وجببه وجب خیابان اسلامبول را می شناسم.

خیابانهای اسلامبول و لالهزار، دو جاده ی بهشتی است که از میان خوابوخیالهای ما عبور میکند و پُر از وعدههای کیف آور و اتفاقهای مسحورکننده است: مغازههای پوشاک (لباسهای زیر زنانه، بدن نها، با زرق و برق و تور و منگوله)، سینماها، عکسهای هنرپیشههای فرنگی، کوچه برلن و سروصدایش، لاتها، متلکها، نیشگونها، کتاب فروشی معرفت ته خیابان لالهزار، مرکز شعر و ادبیات دنیا، آنهمه کتاب، آنهمه کلمه، آنهمه فکر، آنهمه خوشبختی!

اگر روزی گذرم به آنجا بیفتد می توانم به راحتی کتاب فروشی معرفت را بیابم و کتابی بخرم. مادر اما می گوید نباید گذر زمان را فراموش کرد. می گوید جهان بیرون با گذر زمان تغییر می کند و این چیزی است که در کتابها نمی آید. حالا دیگر کتاب فروشی معرفتی وجود ندارد و خبری هم از عکس هنرپیشه های خارجی نیست. حالا ساختمان ها ویران شده اند و خیابان ها شلوغ تر، کثیف تر و تاریک ترند. مادر همه ی این ها را به چشم خودش دیده. خودش تاریک ترند. مادر همه ی این ها را به چشم خودش دیده. خودش

است که دستش را بر گلوی جنازهای میگذارد که از زیر آوار بیرون کشیدهاند و میگوید مُرده است. او شرح دقیق ماجرا را در دفترچهیادداشتش نوشته و برایم میخواند. در همان خیابان اسلامبول. مادر که میرسد به جای خانهها گودال بزرگی است پُر از خاک و سنگ و تیرآهن. مردم توی خیابانها ریختهاند و هر کس چیزی از زیر آوار بیرون میکشد. همان جاست که مادر دستش را روی شریان بریدهی گلوی دختربچهای میگذارد و میگوید مُرده است. جنگ به همین خشونت بیشتر ساختمانها و خیابانهای تهران را خراب میکند و گودالهای زیادی میسازد. بااینحال جنگ هیچ ربطی به خانهی ما ندارد. مادر ایمان دارد که ما در خانهی دروازهدولت کاملاً امنایم چون این خانه برخلاف دیگر خانهی دروازهدولت کاملاً امنایم چون این خانه برخلاف دیگر خانههای تهران یکطبقه است و جنگندههای عراقی نمی توانند در ردیابهایشان ببینندش. بهعلاوه چراغهای خانه هم همیشه خاموشاند. بنابراین هر وقت صدای آژیر خطر که بیاید ما حتا از رختخوابمان هم تکان نمیخوریم.

همین شناخت با واسطه از جهان بیرون باعث می شود من به سطحی ورای ظاهر جهان دست یابم. در واقع جهانِ بیرون به مرور در من به جهان درون تبدیل می شود ساخته ی قدرتِ خیالم. در این جهان ساختمانها دیگر همان ساختمانهای معمول نیستند بلکه چیزهایی اند که ماهیت ساختمان را در خود دارند اما می توانند معناهای دیگری هم بگیرند. حتا دیگر محدود به شکل ظاهرشان نیستند و می توانند بنا به شرایط، صورتهای گوناگونی پیدا کنند؛ بلندتر شوند یا کوتاه تر، رنگ عوض کنند و یا کارکردهای متفاوتی داشته باشند. همین اتفاق درباره ی جریانات کوچه هم صدق می کند.

من همیشه به اتفاقات پشت در خانه کنجکاو بودهام و فکر میکنم ارتباط خاصی میان آنها و من هست. مثلاً مادر میگوید انتهای کوچه درخت چنار بلندی هست که حتا از خیابان هم دیده می شود، درختی که با اینهمه ساخت وساز جدید هنوز قطع نشده

و در واقع نماد جاودانگی خانه است. روی چنار گاهی پرندههایی لانه میسازند که من توی حیاط همیشه صدای شان را می شنوم. پیرزنی هر روز عصر حوالی ساعت پنج که کار ما با گیاهان تمام می شود، عصازنان از خانهای سمت چپ خانهی ما خارج می شود، طول کوچه را با هفتصد و سی و پنج ضربهی آرام عصاطی میکند و چندی بعد به خانه برمی گردد. تولیدی لباسی انتهای کوچه است که مادر حتا یکبار داخلش هم رفته. هر بعدازظهر مدتی بعد از بازگشت پیرزن به خانه، تعدادی زن بهیکباره از تولیدی بیرون میآیند و با سروصدایی شبیه جیغجیغ گنجشکان از پشت در خانهمان رد میشوند. اسم یکیشان ملیحه است که سالها هر روز سر ساعت ۹ صبح، همزمان با پایان نرمشهای روزانهی ما، میآید و هر بعدازظهر با دیگر زنان کارگاه میرود، با موتور می آمد، اما حالا چند وقتی است من هر صبح صدای قدمهای آرامی را از پشت در خانهمان میشنوم و از آنجا که هر کس صدای پای خودش را دارد میفهمم که ملیحه است، صدای پایی دارد کشیده و تیز. در ضمن او هر روز پس از پایان کارش چیزی را که من غيدانم چيست مياندازد در سطل زبالهي آنطرف كوچه. ما حتا یکبار نیمههای شب با آژیر بلند ماشین پلیس از خواب میپریم. پلیسها با سروصدای زیاد مردی را از یکی از خانهها بیرون میکشند و با خودشان میبرند؛ صبح روز بعد همهچیز مثل سابق است. سر بریدن گوسفند فقط چند روز بعد از دستگیری مرد اتفاق مىافتد.

صدای بلند بولدوزرها را هم سالهاست که می شنوم، خانههای کوتاه تر را با غرشی مهیب یکی پس از دیگری خراب می کنند و جای شان ساختمانهای بلندتر می سازند. چه طور می شود به آن همه بالا بودن از سطح زمین عادت کرد و هیچوقت نیفتاد؟ مسجدی هم سر کوچه ساخته اند که هر صبح و ظهر و غروب اذان می خواند. عاشق اینم که هر وقت بچه ها توی کوچه بازی می کنند من هم پشت در بنشینم. دستانم را از بدنم دور می کنم و در خیال

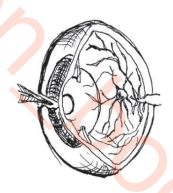
مثل کودکیام در خوی کنارشان میدوم، توپشان را برمیدارم و طرفشان میاندازم. آن بیرون رنگها شفافاند؛ سبز، گاهی قهوهای کمرنگ با خالخال صورتی. فکر میکنم اگر میدیدم سبز رنگ موردعلاقهام بود، اما حالا قرمز است چون تنها رنگی است که میتوانم تشخیصش بدهم، از طعم شورش، اما اگر کسی ازم بپرسد میگویم سبز رنگ محبوبم است. با صدای بازی کردن بچهها درستوحسابی از خودم دور میشوم، آنقدر که روی اسب سیاه پدر بنشینم و تا درختان گیلاس یورتمه بروم، وسط راه کنار دشت بزرگِ سرسبز پیاده شوم و به سمت گوسفندی بروم که آن دوردورها مشغول چراست، کنارش چمباتمه بزنم، دست بکشم بر جای بریدگی گردنش و بگویم نجات همیشه از سمت چپ اتفاق میافتد.

# پردهی ۱۰: در باب تشریح؛ فکر نکردن به هیچچیز قدرتی است که هر کس ندارد

اصلاً ساده نیست عزیزترین موجود زندگیات جلوت دراز کشیده باشد و تو به راههایی فکر کنی برای تکهتکه کردنش. البته من مادرم را تکهتکه نمیکنم فقط برای بیرون آوردن امعاواحشایش، بخشهایی از تنش را میشکافم؛ این عجیبترین کار جهان. این بدن کوچکترین نقصی ندارد، جز انگشت اشارهی دست چپ که سالها پیش بریده شده و تو علتش را خوب میدانی، اما رازهایی هست که هیچوقت نمیشود بازشان گفت. همهچیز همان جایی است که باید باشد، درست طبق دادههای کتابهای آناتومی. باید بر زن جلو رویت دست بگذاری و به همهی چیزهایی فکر کنی بر زن جلو رویت دست بگذاری و به همهی چیزهایی فکر کنی که به تو آموخته. به این که ریهها، کلیهها، کیسهی صفرا، پردهی دیافراگم، نخاع، بصل النخاع و خلاصه کل اعضای داخلی دقیقاً کجایند و چهطور می توان به شان رسید.

مادر سرد است. گوشت تنش سفت است. دستم را رویش میگذارم و فکر میکنم در همهی این سالها در مورد بدن آدمیزاد چه به من آموخت. به رگها و پیها و زردپیها. به پوستی که روی کل بدن کشیده شده. مادر هر روز تصاویری را از کتابهای رازی، الیاس، اهوازی، ابنسینا و دیگران برایم شرح میدهد. میگوید باید قدر این تصاویر را بدانم چون کسانی که کشیدهاندشان مجبور بودهاند شبانه اجساد را از قبرستانها بدزدند. انگشت اشارهی دست راستم را جا به جا روی تصاویر میگذارد و همینطور که حرکتش میدهد نوشتهها را میخواند: شکل قلب به میوهی کاجی واژگونه میماند که نوک مخروطی آن رو به پایین بدن است و قاعدهی آن به طرف بالا. پوشش آن از غشای ستبری بدن است و قاعده که گرداگردش را فرا گرفته و جز در قاعده به آن اتصال ندارد. جالبترین بخش اما وقتی است که به چشم میرسد.

وقتی مادر از چشم حرف میزند ششدانگ حواسم را جمع میکنم، انگار بخواهم چشمان خودم را از نو خلق کنم یا بفهمم آن عاقرقرحا دقیقاً کجایش فرو رفت و دیگر چنین اجازهای ندهم. بوعلی عامل اصلی نیروی بینایی چشمها را دو عصب مجوف میداند که از مغز وارد کرهی چشم میشوند. اعصاب از همان بخش انتهایی که وارد چشم میشوند گسترش مییابند و پیش میروند. چون در نهایت مانند دام گسترده و به سوی عدسی کشیده میشوند و مثل این است که در حال شکارند، نامشان را شبکیه گذاشتهاند. مادر میگوید شاخهی عاقرقرحا در همین جا فرو رفت.



شبکیه بافت بسیار نرمی دارد که به سختی با دست قابل تشخیص است. در واقع این اعصاب طوری درهمرفته و ظریفاند که زیر پوست انگشتان به سختی قابل تفکیک از بقیه ی کره ی چشماند. تنها چیزی که من زیر دستم از چشم احساس می کنم، سطح کوچک فلسمانندی یا شاید همان عدسی است.

اول از چشم شروع میکنم. یک دستم را روی صورتش میگذارم. دستم از تنِ مادر سردتر است. بوی خون میدهم. بوعلی میگوید فکر نکردن به هیچچیز قدرتی است که هر کس ندارد. به هیچچیز فکر میکنم. با دست دیگرم چاقو را درست کنار چشم، روی گودی کنار بینی، میگذارم و آرام فرو میکنم.

## پردهی ۱۱: در باب بیرون از بیرون خانه؛ در جهان فقط بوی کتان است

حوالی عصر است. من و مادر در حیاطایم و داریم گیاهان توی گونیها را یاک میکنیم. هوا گرم است و لباسهای نازکمان از زور عرق به تنمان چسبیده. همهجا پُر است از گردوغبار و برگ خشک. پارچهای دور دهان و بینی بستهایم اما باز هم چیزهایی توی حلقمان میرود و به سرفه میاندازدمان. من دارم دستهای آویشن الک میکنم که ناگهان صدای زنگ در بلند میشود. سید هفتهی پیش آمد و قرار نیست تا ماه دیگر برگردد. بهجز وقتهایی که مأموران آب و گاز آمدهاند یا چندباری که برایمان غذای نذری آوردهاند، کس دیگری زنگ خانهی ما را نزده است. دست از کار میکشیم و منتظر میمانیم تا کسی که اشتباه زنگ زده برود. اما باز هم زنگ میزند. مادر کیسه را رها میکند. صدای تکاندن لباسش را میشنوم. بعد هم لخلخ دمپاییهایش را و پشتسرش جیرجیر در آهنی را. صدای مبهمی میآید. انگار زنی دارد گریه میکند و چیزهایی میگوید. الک را زمین میگذارم. در بسته میشود. لباسم را میتکانم. تقتق کفش زنانهای میآید. پارچهی روی دهانم را باز میکنم. به مویم دست میکشم. تقتق كفشها دارد مستقيم سمتم مىآيد و ناگهان زنى بغلم مىكند. تنش گرم است و بوی عجیبی میدهد، ترکیبی از پاس و شنبلیله. صورتم را میبوسد و میگوید چهقدر دلش میخواسته ببیندم. بدنم بهشدت منقبض شده. منتظر صدای مادرم که بگوید چه کنم. مادر اما ساکت است. زن بر صورتم دست میکشد و میگوید چه دختر خوشگلیام. با این جمله عضلاتم شل میشوند. تابه حال چنین چیزی نشنیدهام. حس میکنم به آنی از موجودی ناتوان که غىتواند با پسرېچەها بازى كند به دختر زيبايى بدل شدهام كه قادری جلوش بایستی و نگاهش کنی. لبخند میزنم و لبانم را به

صورت خیس و شور زن نزدیک میکنم.

خالهاعظم با این که خواهر تنی مادر است با او تفاوتهای زیادی دارد. برعکس مادر که معمولاً ساکت است مدام حرف میزند و می خواهد در یک چشم به هم زدن از همه چیز سر دربیاورد. در انگشتانش چند انگشتر دارد که سرما و تیزیشان را چندباری به صورتم میکشد. توی اتاق که مینشینیم میگوید چند روز پیش سر قضیهی ارثومیراث فهمیده ما ساکن این خانهایم. فهمیده که مادربزرگم خانمکوچک، همان زنی که مادر را حمام میبرد و سرش حنا میگذاشت، وقتی مُرد و مادر هنوز خوی بود، این خانه را که کسی از وجودش اطلاعی نداشت برای ما گذاشت. محمدرضا، برادر مادر، بعد از انقلاب به امریکا رفت و حالا دو پسر و زنی اتریشی دارد. خالهاعظم با پسرخالهاش شهریار ازدواج کرده و سه بچه دارد که یکیشان استرالیاست. شوهرش که از ملّاکان کاشان است، بعدِ جنگ مقدار زیادی از داراییاش را از دست داد، اما همچنان وضع بدی ندارد. خاله مدام از مادر سؤال میکند اما مادر کمتر جواب مىدهد. براى اولين بار نام مهلقا را مىشنوم. خالهاعظم كه سعى میکند آهسته صحبت کند از مادر میپرسد آیا حقیقت دارد که یدر با دختر خان یکی از ایلات خوی به نام مهلقا فرار کرد و به آلمان رفت. حجم سیاهی وارد اتاق میشود و فاصلهی میان ما را پُر میکند. مادر ساکت است. وقتی خالهاعظم به مادر میگوید که یدرشان مُرده و او برای بردن ما به مراسم خاکسیاری آمده، مادر همچنان چیزی نمی گوید.

پس از حدود ده سال، در شانزده سالگی برای دومینبار از خانه خارج می شوم. آفتاب نزده راه می افتیم. هوا خنک است. مشکل می توانم سوار ماشین خاله اعظم شوم که جلوِ خانه مان پارک است. سقف از آخرین باری که سوار ماشین شدم پایین تر آمده و نمی توانم حدودش را پیدا کنم. مجبورم کمرم را بیش ازاندازه خم کنم و با سر وارد شوم. مادر صندلی جلو کنار خاله اعظم می نشیند. دستم را بر شیشه می گذارم و خنکای آن را زیر انگشتانم حس می کنم. ماشین

با سروصدا و تكانهایی شدید راه میافتد.

سعی میکنم با حرکت ماشین تجسم کوچه را با خیالم تطبیق بدهم اما بهمحض این که ماشین میپیچد، همهچیز در سیاهی فرو میرود. مردی شروع میکند به حرف زدن. صدایش قاطع و گرم است. دربارهی گروهکی میگوید که به خاطر قاچاق دارو دستگیر شدهاند. از شکل گرفتنشان میگوید و من سعی میکنم بفهمم او کیست. بعد ناگهان صدای مرد قطع میشود و خشخشی جای آن را میگیرد. خیلی زود صدای دختربچهای میآید که راجعبه مدادی سبز حرف میزند. نمیتوانم جلوِ خودم را بگیرم و از مادر میپرسم مرد که بود و چه شد. صدای مرد برمیگردد که دارد دربارهی اقساط کارمندی حرف میزند. مادر میگوید رادیو است و برایم توضیحش میدهد. به رادیو فکر میکنم که باید شی بزرگی باشد جلوِ ماشین. بعد زنی شروع میکند به آواز خواندن.

بقیهی راه در ناشناختگی، سیاهی و صدای کشیدهی راه و سرمای شیشه میگذرد. مادر و خالهاعظم ساکتاند و من به تنها چیزی که فکر میکنم رادیوست. خیدانم چهقدر طول میکشد که صدای خالهاعظم میگوید رسیدهایم کاشان. خون در رگهای صورتم میدود. بالا میرود و پایین میآید. همان حسی را دارم که انگار بینهایت مورچه در بدن به راه افتادهاند و به جایی نمیرسند. خودم را نیشگون میگیرم. ناخنهایم را در گوشت دستم فرو میکنم تا نگذارم مورچهها آزادانه راه بروند. مادر مدام دارد نام خیابانهای تغییرشکلداده را میپرسد و من رگههایی از بوی تند گشنیز در صدایش حس میکنم. پشتِ هم میگوید همهچیز تغییر کرده. صدایش بهوضوح عوض و بلند شده. سعی میکنم از شلوغی بیرون ماشین و حرفهای مادر اطرافم را حدس بزنم. اولینباری بیرون ماشین و حرفهای مادر اطرافم را حدس بزنم. اولینباری است که حواس مادر پرت است. ناخنهایم را آنقدر کف دستم فرو میکنم که طعم شوری بگیرند.

اتفاقها مبهم و ضدونقیضاند، آنقدر که توالیشان از دستم درمیرود. قبرستان مجموعهای است از بوی گلاب، بوی گلسرخ،

بوی عرق، بوی خاک، بوی دود اگزوز و صداهایی ناشناس. مادر در آهنی ماشین را باز میکند و دست راستم را محکم میگیرد. همهمه اوج میگیرد. صدای خفیف گریهای به گوشم میرسد. مردی حزن آلود به زبان عربی حرف میزند. جمعیت انبوهی را اطرافم احساس میکنم. بوهای تندی در هواست که بهشدت مضطربم میکنند. من که تا آن روز هیچ مُردهای ندیدهام و فقط شرح مراسم عزاداری را در چند کتاب شنیدهام، تمام مدت منتظر شنیدن صدای جیغ و خنج کشیدن صورت و پاشیدن خون به اطرافم. آنچه پیش میآید با چیزیکه انتظار دارم زمینتاآسمان فرق میکند. همهچیز آرامتر اما فشردهتر و داغتر ا<mark>ست. افرا</mark>دی میآیند، به آرامی تسلیت میگویند و میروند. هیچ خونی در هوا پاشیده نیشود و خبری از شیون نیست. هوا به شدت گرم است و بوی تند عرق همهجا را گرفته. از زمینی خاکی رد میشویم و وارد اتاقکی میشویم که دَمش باید کفشهایمان را درآوریم. تصورم از قبرستان جور دیگری است و بههیچوجه متوجه ربط اتاقک به آن غی شوم. بدن مادر دارد می لرزد. نبضش تند می شود، عرق می کند و برای اولینبار در زندگیام میفهمم که دارد گریه میکند. دستش توى دستم بهشدت مىلرزد. سعى مىكنم ضربان قلب بالارفتهام را کنترل کنم. چند نفس عمیق میکشم. عمیق تر. انگشتان پایم را منقبض مىكنم و آنقدر بههم فشارشان مىدهم تا اضطرابم فرو بکشد. از درون داغم. انگار آتشی در حدفاصل شکم و سینهام افروخته باشند. مادر مىنشيند زمين و من كنارش زانو مىزنم. پاهایم مماسِ پاهایشاند. میفهمم که جسد را نگه داشتهاند تا ما برسیم. بوی عجیبی توی هواست که بعید نیست بوی جسد باشد، بویی تلخ و تند پیچیده در بوی مواد ضدعفونیکننده. از پشتسر صدای بلندی میشنوم. دانههای خاک پاشیده میشود روی دستم. مردی اینبار بلندتر به زبان عربی حرف میزند. کورمال کورمال دستم را روی زمین میکشم تا ناگهان به گودال خالی میرسم. ما درست بالاسر گوریم. دارند جسد را توی گودالی میگذارند و گریهی مادر تمامشدنی نیست. بعد ناگهان دستم را رها میکند. فراموش می شوم. پاهای مادر از بدنم جدا و من برای لحظهای نامتناهی در جهان گم می شوم. دهانم خشک است. فلج شدهام. حتا نمی توانم خودم را نیشگون بگیرم. لیز می خورم درون گودال و دفن می شوم. با تمام نیرویی که دارم به گوشهی لباس مادر چنگ می زنم.

بعد از خاکسپاری افرادی ناشناس به مان نزدیک می شوند، تسلیت می گویند و می روند. بعد خاله اعظم دختر و پسرش را معرفی می کند. محبوب که دختر خاله ی من است جلو می آید، صورتم را می بوسد و با صدایی گرفته تسلیت می گوید. تقریباً همقد من است و بویی شبیه مادرش می دهد. منصور که از خواهرش بلندقد تر است بغلم می کند. زمان از حرکت بازمی ایستد، صدا قطع می شود و من نادر ترین بوی جهان را می شنوم که تند است و ذرات معلقی از کتان دارد. تنم در چشم به هم زدنی خیس می شود. منصور در گوش چپم می گوید متأسف است که برای اولین بار مرا چنین جایی دیده. تنم داغ داغ است. همین طور دارم فلج و فلج تر می شوم. منصور رهایم می کند اما تعلیق زمان نه. صدا رفته رفته برمی گردد، مثل وقتی زیر دوش آبم کش می آید و به جایی نمی رسد. در جهان فقط بوی کتان است.

مادر میگوید برای مان ماشین بگیرند. میگوید باید هر چه سریع تر برگردیم خانه. صدایش تکانم می دهد. محیط اطراف را احساس می کنم. می خواهم جلوش را بگیرم اما زبانم بند آمده و اختیار تنم با من نیست. خاله می گوید برای ناهار برویم خانهی پاپا. می گوید کل فامیل جمعاند. مادر نمی خواهد به آن خانه برود، آن هم حالا که خانم کوچک و پاپا رفته اند. می گوید تحمل آن همه خاطره را ندارد. می گوید تا همین جا برایش کافی است. هر چه اصرار می کنند نمی توانند مادر را به ماندن راضی کنند. منصور می رود که برای مان ماشین بگیرد. من صدای فریاد پرندگان را به وضوح می شنوم. جهان را برداشته است. سوار ماشین که می شویم منصور می شویم منصور

خم می شود و دستش را از کنار من که صندلی عقب نشستهام دراز می کند و چیزی به راننده می دهد. تام.

راه که میافتیم و مدتی میگذرد تلاش میکنم بیدار مانم. گوشم را به شیشهی سرد ماشین می چسبانم و زور میزنم از فرو افتادن پلکها جلوگیری کنم. کف دستانم میسوزند. مادر توی خودش است و حرف نهیزند. صدای نفسهایش آرام و بریدهبریده به گوش میرسد. زبانم خشک است. هنوز تنها چیزی که هست بوی کتان است. صورتم را به شیشهی ماشین میچسبانم و همهچیز را مرور میکنم. منصور خیسِ عرق است. به صدای راه گوش میدهم. جای دستانش را بر تنم احساس میکنم، دو حفرهی سرخ داغاند. به خواب میروم و وقتی با تکان مادر بیدار میشوم جلو خانهی دروازه دولت ایم. تنم را نیشگون میگیرم و از ماشین پیاده می شوم. آنور در جیرجیرکُن آهنی همهچیز عوض شده. برگها زیر پاهایم صدای دیگری میدهند. حیاط بوی تند آویشن میدهد. در سکوت که از حیاط میگذریم شک ندارم چیزی درونمان در حال تغییر است. در تنمان و در تکتک سلولهای روحمان. گرفتن پایم به الكِ افتاده وسط حياط مُهر تأييدي است بر حسم. الك با صدايي مهیب گوشهای می افتد اما من ذرهای درد در پایم حس نمی کنم. به جزئیات خانه فکر میکنم. گونیهای آویشن و اسطوخودوس هنوز توی حیاطاند. هنوز هفت ریشهی درخت مو از زیر خاک بیرون زدهاند. شیر آب دستشویی همچنان چکه میکند. کتابی که دیروز صبح میخواندیم کنار صندلی ننویی افتاده و برگهای که مادر لایش گذاشته تا صفحه را گم نکند هنوز سرجایش است. همهچیز هست و فقط این جای ماست که در جهان کمی و فقط کمی عوض شده.

#### پردهی ۱۲: در باب درد؛ زمین گِرد نیست

تغییر کِش آمدن جهان است و با مقدار معتنابهی درد همراه. حتا گیاهان هم وقتِ تغییر درد میکشند. فرق نمیکند زنده باشند یا مُرده. اگر دقت کنیم این درد را در هر حالتی تشخیص میدهیم. مثلاً اگر وقتی میوهای دارد در سرکه تخمیر و تجزیه میشود در شیشه را بردارید، بوی این درد کشیدن را بهخوبی میشنوید. کمی تند، تلخ و البته گس. ما هر چند ماه یکبار در خانهی دروازهدولت سیبهایی را که سید از دماوند آورده چهارقاچ میکنیم، دانههایشان را درمیآوریم و آبشان را میگیریم و با کمی آب و مخمر و یک تکه نان جو در دبههای شیشهای میاندازیم و منتظر میمانیم تا شاهد کِش آمدنشان باشیم. بعد از چهار هفته سیبهای شیرین تبدیل به مایعی تیز و تند میشوند چهار هفته سیبهای شیرین تبدیل به مایعی تیز و تند میشوند



نکتهی مهم در تهیهی سرکهی سیب، کشیدن بادکنک روی در ظرف است. من عاشق این بادکنکهام. وقتی قند سیبها به الکل تبدیل می شود، گاز دی اکسید کربن تولید می شود. این گاز بادکنک را باد می کند و کفی سفید بر سطح مایع می بندد. مادر می گوید این گاز روح سیب است که وقت تبدیل از آن خارج می شود.

درست مثل روح انسان که از دهانش خارج می شود؛ برای همین است که دهان مُردگان همیشه باز است.

از کاشان که برمیگردیم من هم شروع میکنم به کِش آمدن. ساعتها و روزها گوشهای مینشینم و در بیچیزی اطراف غرق می شوم و سفرمان را مرور می کنم. بوها، صداها، آدمهایی که هر کدامشان جور خاصی حرف میزدند و پسری که بوی کتان میداد. ناگهان خودم را بهشدت کوچک مییندارم. اگر خانهی ما فقط یکی از خانههای تهران، تهران یکی از شهرهای ایران و ایران یکی از کشورهای جهان باشد، آن وقت بیرون از خانه چه گسترده است، حتا هزاران برابر آن چیزی که در کتابها آمده، و من این را پیشتر نمیدانستم. یعنی همیشه مقابلم بود اما هیچوقت درکش نمیکردم. عین گلهای خرزهرهای که از حیاط همسایه روی دیوار بينمان ريخته اما من سالها از وجودشان بيخبر بودم. آن بيرون آدمها ماشین دارند و رانندگی میکنند. از موضوعات گوناگون حرف میزنند. رادیو گوش میدهند. آدمهای زیادی را دوست دارند. هزاران بو میدهند و مهمتر از همه، اینها برای شان فقط مجموعهای از کلمات و جملات نیست. من که تا امروز ایمانی حقیقی داشتم که جهان کتاب عمیقترین و واقعی ترین راه شناخت جهان است، شروع میکنم به درد کشیدن، درد این که بوی کتان را هیچ جوره نمی شود در هیچ کتابی تجربه کرد. روی زمین دراز میکشم و به سیاهی پیش رویم خیره میشوم. تمام مدت سعی میکنم درد را فتح کنم. ساعتها در خودم فرو میروم و جان میگنم همهچیز را موبهمو بازسازی کنم. به هر صدا صورتی میدهم. از رادیو شروع میکنم: شی بزرگی که بیبروبرگرد گِرد است و بنفش یا زرد با رگههایی سیاه. حجمی که صدا را از یک جا میگیرد و میبرد به جایی دیگر. فکر میکنم باید اندازهی یک چمدان باشد، حتا کمی بزرگتر. ساختمانها شبیه خانههاییاند که در خاطرهام از خوی مانده، یا دست کم از کتابها شنیدهام.

خانهی خالهاعظم دوطبقه است و اتاقهای زیادی دارد. منصور هر روز صبح پس از بیدار شدن مدتی در رختخوابی بزرگ غلت میزند. بعد پردههای سبز اتاقش را کنار میزند، آرام از پلهها یایین می آید و به مادرش که در آشپزخانه ایستاده نگاه می کند. مادر میگوید جهان با همهی بزرگیاش کوچک است. از مادر متنفرم. جهان با همهی بزرگیاش کوچک نیست. کوچک جهان ماست. جهان من و مادر که در خانه ماندهایم. مادر توی خودش است و با من کاری ندارد. برای اولینبار با همهی وجودم حس میکنم که در خانه حبس شدهام. مادر، خانه، گیاهان دارویی، کتابخانه و سکوت، دیوارهای آهنی زندانیاند که من آن را جهان خودم می<mark>دانس</mark>تم. اگر بچهی خالهاعظم بودم میتوانستم رانندگی کنم. از مادر متنفرم. مدام به لحظهای فکر میکنم که در آن اتاق دستم را رها کرد و رفت سمتِ قبر. همه چيز از همان قطار لعنتي شروع شد. از لحظهی کوبیده شدن به صندلی آهنی. قطار را صدهابار متوقف میکنم و به عقب برمیگردانم. فکر میکنم میشود پدر را برگرداند و آن بوتهی عاقرقرحا را از جا گند.

دستانم را از بدنم دور نگه می دارم و می گذارم مادر با کل خانه و گیاهان و کتابهایش محو شود. چه اهمیت دارد اگر به گلدانها آب ندهم، وقتی اینهمه جنگل در دنیاست. چه اهمیت دارد اگر همه شان خشک شوند. چه اهمیت دارد اگر روغنها بیشازاندازه قُل بخورند. پمادها در قوطیها فاسد شوند. کتابها خوانده نشوند. چه اهمیت دارد اگر بهیرم. به جز مادر و سید کسی متوجه نبودم نخواهد شد. فکر می کنم اگر از قطار پیاده نشده بودیم و به خانهی دروازه دولت نیامده بودیم و اگر پدر نرفته بود، همه چیز طور دیگری بود.حس ناشناخته ای دارم. باید چیزی توی دستم فرو کنم و درد بکشم. گاهی که مطمئن می شوم مادر دوروبرم فرو کنم و درد بکشم. گاهی که مطمئن می شوم مادر دوروبرم نیست، هر چه دم دستم است توی دست یا کف پایم فرو می کنم. می خواهم دردم بگیرد اما خون نیاید. این طور درد درونم را التیام می دهم. کشیدن مو هم همیشه خوب است. هر وقت دراز

کشیدهام آرام زیر پتو میکِشمش. به بوی کتان فکر میکنم و مویم را محکمتر میکشم. میخواهم از خانه بروم بیرون و نمیتوانم. همهچیز را دوباره مرور میکنم، بهخصوص جهان را پیش از مرگ پدربزرگ و رفتن به کاشان. خانه آن موقع چه شکلی بود؟ باید درک کنم که چرا آب دادن به گلدانها مهم است.

روزها و هفته ها و ماه ها میگذرد. زمان از من گذشته و دیگر غی توانم حضورش را احساس کنم. جهان از حرکت ایستاده و من به هیچچیز مگر آنهایی که نیستند فکر نمی کنم. مادر کاری به کارم ندارد، و این عجیب است. برنامه های روزانه متوقف شده و مدتهاست صدای مادر را نشنیده ام، حتا وقتی توی زیرزمین تنهاست. این سکوت ادامه پیدا می کند تا بالاخره یک روز زنگ خانه به صدا درمی آید. در اتاق نشسته ام و به چیزی فکر نمی کنم. مادر توی زیرزمین است و دارد کارتنها را به تنهایی به حیاط می آورد. از جا می پرم. لای پنجره را باز می کنم تا به صداها گوش کنم. کنم. خاله اعظم است. لباسم را فوری عوض می کنم و به صورتم آب می زنم.

خالهاعظم برایم یک رادیو آورده که کوچک است و کفِ دست جا میشود. انگشترهای سردش روی صورتم کشیده میشوند. رادیو را لمس میکنم. مستطیل سردی کوچک است با تعداد زیادی برآمدگی. تشکر میکنم و از شنیدن صدای گرفتهی خودم متعجب میشوم. خالهاعظم همان بوی عجیب را میدهد. بر صورتم دست میکشد و میگوید خیلی زیبایم. مادر به زیرزمین میبردش و من همان جا توی اتاق مشغول ور رفتن با رادیو میشوم. پیچهایش را میچرخانم اما صدایی درغیآید. تکانتکانش میدهم اما کار غیکند. صدای مادر بالا میرود. چیزی غیکشد که مادر خالهاعظم را از خانه بیرون میکند، در را بههم میکوبد و بهسرعت لخلخکنان برمیگردد زیرزمین. غیتوانم جنب بخورم. شوکه شدهام. پاهایم برمیگردد و شیشههای خانه همگی لرزیدهاند. باید بروم عقب کوبیده و شیشههای خانه همگی لرزیدهاند. باید بروم عقب

خالهاعظم و برش گردانم اما نمی توانم. باید بروم به زیرزمین و به مادر بگویم همه چیز باید جور دیگری باشد اما پاهایم فلجاند. تابه حال مادر این قدر عصبانی نبوده. باید گریه کنم اما می ترسم چشمهایم از حدقه بیرون بریزند. دندانهایم را به هم فشار می دهم تا نگذارم اشک جمع شود. رادیو را توی بغلم می فشرم. ناخنهایم را توی دستم فرو می کنم. خونم را می مکم. دستم را گاز می گیرم. جنب نمی خورم.

از کتابی شنیدهام که زمین گرد نیست، مربع دردناکی است با چهار ضلع جهنمی. این ماییم که در تلاشی تاریخی اضلاعش را میکشیم و سعی در گرد کردنش داریم. چند دقیقهای که از از رفتن خالهاعظم میگذرد، دستم را روی نبضم میگذارم. آرامتر شده. ضربانش را میشمرم و میخوابم. بهندرت خواب میبینم. منظورم دیدن چیزها در فاصلهی میان بیداریهاست، وگرنه صداها همیشه هستند. هر وقت میخوابم صداها دستبهکار میشوند و گاهی با ستونهایی از نور یا تصاویری از خانهمان در خوی یا اسب سیاه پدر همراهاند. بعضی وقتها صدای افرادی را میشنوم که در عالم بیداری هیچوقت به گوشم نخورده. مثلاً مردی که عربی حرف میزند و من به خوبی منظورش را می فهمم. صدای منصور را در خواب میشنوم که برایم از چیزهایی میگوید که نیستند. بعد ناگهان میبینمش که درست روبهروی من در آستانهی در ایستاده. صورتش را می توانم ببینم. هالهای نور سفید بر آن افتاده است. بهمحض این که سرم را جابه جا می کنم که بهتر ببینم، از خواب می پرم. نبضم وحشیانه می زند و مقابلم چیزی جز سیاهی نیست. بعد رفتنِ خالهاعظم دوباره همهچیز به روال خودش برمیگردد. مادر روزی یکبار به گلدانها آب میدهد. گونیها را جابهجا میکند. روزی چندبار سراغم میآید و غذا و آب بالای سرم میگذارد. من اما تکان نمیخورم. خوابیدن رابطهی جدیدِ من است با جهان و تنها کار خوشایندی است که از دستم برمیآید. گاهی یپچهای رادیو را میچرخانم اما هنوز صدایی نیست. گاهی

خرت خرت صندلی ننویی را می شنوم و هورت کشیدن لیوان جوشاندهی آرامشبخش را، اما باز هم تکان نمیخورم. یک روز كه بيدار مىشوم مىفهمم راديو بالاسرم نيست. ناگهان يايينترين استخوان ستون فقراتم تیر میکشد، پخش میشود در تمام بدنم. بهزحمت از جایم بلند میشوم و به همهجا دست میکشم. روی میز، گوشههای اتاق، قفسههای کتابخانه، حتا توی قابلمهها. صدای کار کردن مادر از زیرزمین میآید. پایین میروم. بوی تند آویشن و زیره کل زیرزمین را برداشته. میگویم رادیو را پس بدهد. مادر همانطور که دارد آویشنها را توی هاون میکوبد میگوید دیگر خبری از رادیو نیست، به همان لحنی که سالها پیش گفت پدر دیگر در زندگی ما نیست. سرد، بدون ذرهای احساس. نقطهای در گودی کنار بینیام تیر میکشد. دست راستم <mark>بلند می</mark>شود و اولین چیزی را که بهش میرسد پرت میکند سمت مادر. این بى اختيارانه ترين كارى است كه به عمرم كرده ام. صداى برخورد آن چیز به دیوار و شکستن شیشه بهقدری بلند است که درلحظه فلج می شوم. دیگر آویشن در هاون کوبیده نمی شود. تنم داغ است و درد و خون به صورتم هجوم میآورند. میدوم انتهای زیرزمین و شروع میکنم به گشتن میان قوطیها. قفسهها را یکییکی باز میکنم. همهچیز را میریزم زمین. شیشههای روغن را یکییکی مىاندازم. مىافتم به جان گونىها. افتادن حجمى سنگين بر رویم غافلگیرم میکند. مادر است که خودش را از پشت انداخته رویم. سرم در گونی اسطوخودوس مانده. دستوپا میزنم اما مادر بهقدری محکم نگهم داشته که تقلایم څری ندارد جز بلند کردن گردوخاک گیاهان. هر دومان به سرفه میافتیم. مادر سرفه کنان دستانم را گرفته و نمیگذارد جنب بخورم.

> پردهی ۱۳: در باب آتش؛ بوها تنها بازماندگان زمیناند

حتماً می شود کاری کرد. این جملهای است که بارها و بارها تكرار مىكنم. ساعتها كف اتاق درازبهدراز مىافتم و با خودم تکرار میکنم که حتماً میشود کاری کرد. به هزار راه بعید فکر میکنم. میدانم که هیچکدام به جایی نمیرسند. به بلند شدن و رفتن به جایی که نمی دانم کجاست فکر میکنم. بالاخره یکی از همین روزها تصمیم میگیرم از خانه فرار کنم. باید پیش از طلوع خورشید بروم، وقتی هنوز خیابانها خلوتاند. شبش تا صبح نمیخوابم. باید حواسم را جمع کنم روز کِی سروکلهاش پیدا میشود. بیدار میمانم تا این که صدای اذان مسجد بلند میشود. مادر خواب است. چند روزی است سرفههایش شروع شده و گاهی در خواب ناله میکند. به آرامی بلند می شوم. مانتو و روسری مادر را میپوشم و بیسروصدا از خانه میزنم بیرون. مراقبم جیرجیر در بلند نشود. در را اما پشتسرم باز میگذارم. کوچه خلوت و ساکت است. دست راستم را روی دیوار میکشم. آرام آرام راه میروم. سی و هفت قدم که برمی دارم دیوار تمام می شود. دیوار که تمام شده یعنی پیادهرو هم مام شده. یعنی درخت چناری دستِ چپم است و باید بپیچم آنطرف. دستم را که از دیوار برمی دارم خرناس گربهای بلند میشود. استخوان پایم از ترس خالی میشود. چیزی نمانده بیفتم زمین. گودی کنار بینیام تیر میکشد. فکر فیکنم، بیمعطلی برمیگردم. دستکشان روی دیوار به سمت خانه برمیگردم. ناگهان چیز تیزی توی دستم میرود و بهشدت مىسوزاندش. خرناس گربه بلندتر شده. از فكر كشيده شدن ینجهی گربه به صورتم می دوم. می یرم توی خانه و در را پشت سرم مىبندم.

به خودم میگویم باید آرام باشم. آرامتر. باید تمرکز کنم. چند نفس عمیق میکشم. عمیقتر. از دست گربهها عصبانیام. از دست مادر عصبانیام. از دست خودم عصبانیام. میخواهم دستهایم را بِکنم. لباسها را درمیآورم و میگذارم سرجایشان. ناخنهایم را توی دستم فرو میکنم تا شور شوند. خون را میمکم

و آرام می شوم. بیرون گربه ها در کمین اند. به راه هایی دیگر فکر می کنم. باید از سید کمک بخواهم. همه چیز را برایش تعریف می کنم و با او به کاشان می روم. آهسته زیر پتو می خزم و به مکیدن خون ادامه می دهم.

مادر هنوز هم کاری به کار من ندارد. ساعتها و روزها میخوابم و دستانم را از خودم دور میکنم و محو میشوم. نه اینکه بروم جایی دیگر، نه، فقط محو میشوم تا زمان از تنم عبور نکند. غیدانم چند روز منتظر میمانم اما سرانجام سید از راه میرسد. گونیها را که دارد میبرد به زیرزمین، آهسته به حیاط میروم و زیر درخت خرمالو یکلنگهپا میایستم. مادر وقت نکرده داروها را بچیند توی کارتن. میگوید حالش خوش نبوده. سرفه میکند. سید میگوید باید جوشاندهی هوفاریقون بخورد. سرفههایش خشکاند. باید سینهاش را بخور اُکالیپتوس بدهد. سید با مادر به زیرزمین میرود و همان جاست که من صدای خندهاش را میشنوم. همانطور یکلنگهپام تا به حیاط برگردد. لخلخ دمپایی مادر بلند می شود. سید و مادر از پلهها بالا می آیند. قوطی های آماده را در کارتنها می چینند. منتظرم مادر برای آوردن چیزی برگردد زیرزمین. مادر اما همینطور ایستاده کنار سید و سرفه میکند و میگوید چهطور قوطیها را در کارتنها بچیند. صدای باز شدن در میآید. باید بروم و سید را صدا بزنم. مادر اما کنار در است. من هنوز یکلنگهپایم و عضلهی یشت پایم بهشدت درد گرفته. صدای روشن شدن وانت میآید. پایم را میگذارم زمین. ناخنم را توی گوشت بازو فرو میکنم و فشار میدهم.

مادر مرا در خانه حبس کرده و هر کار میکنم خلاص نمی شوم. این حقیقت را بعد از سالها پرسه زدن در حدفاصل دیوارهای این خانه فهمیده ام و قادر نیستم از تلخی اش بکاهم. هوا کمی سرد شده. مادر بخاری را روشن کرده است. خودم را نزدیک بخاری میکنم. هنوز به راههای فرار فکر میکنم. به مادر، خانه، گیاهان دارویی، کتابخانه. باید خودم را از خانه بکشم بیرون. به کتابخانه

فکر میکنم. به این که آتشش بزنم. به خودم میگویم نباید اسیر خانه بشوم. بدنم درد میکند. استخوانهایم از درون خالی شدهاند. تنم را به بخاری می چسبانم و می سوزم. سوختن درد را از تنم بیرون میریزد. انگار زیر پوستم آتش روشن بکنم، درد را بسوزاند و محو کند. صدای باز شدن هولهولکی در اتاق را میشنوم. مادر شانهی چپم را چنگ میزند و از بخاری جدایم میکند. بوی یارچهی سوخته بلند شده. خودم را دوباره می چسبانم به بخاری. به خودم میگویم عنصر من آب است. اگر به اندازهی کافی گرم شوم آتش نمیگیرم، بخار میشوم. مادر دودستی میگیردم ا<mark>ما</mark> هر کار میکند نمی تواند از بخاری جدایم کند. جیغ میکشد. خودم را محکمتر به بخاری میفشرم. باید چیزی را به آتش بکشم. داغ می شوم. بوی پوست بلند می شود. مادر کتکم می زند. برای اولین بار در زندگی مرا میزند. بهزور از بخاری جدایم میکند. مقاومت میکنم و مشتولگد میاندازم سمتش. ازش متنفرم و تا میتوانم میزهش. دستم را فرو میبرم لای موی کوتاهش و کف سرش را چنگ میزنم. دستم را توی هوا تاب میدهم و همهچیز را بههم مىريزم. اتاق را با هوا يكى مىكنم. بايد جهان را زيرورو كنم. جيغ میکشم و خودم را به درودیوار میکوبم. ناگهان جهان به خلأ فرو میرود. مادر گم میشود. صدایش را در اتاق نمیشنوم. فقط صدای دمها و بازدمهای من میآید. نفس میکشم. بوی گوشت و پارچهی سوخته می آید. صدا می زنم و کسی جوابم را نمی دهد. نفسم که آرام میگیرد صدای نفس کشیدن مادر میآید. کمی آنطرفتر است. حتماً در آستانهی در. حتماً دارد نگاهم میکند. نفس کشیدنش دور میشود. صدای کشیده شدن یا روی زمین میآید. خرت خرت صندلی ننویی.

به بوها فکر میکنم. به بوهای بهتر. به بوی نارنج و نعنا. به بوی کتان. حالا اتاق بوی خون و گوشت و پارچه میدهد. یاد این میافتم که بوها تنها بازماندگان زمیناند، با آدمیانی سرشار از حس غلیظ انتظار، و خدایی بیوزن که برایمان بیدریغ میگرید. شبش

تب میکنم. تب کردن مستقیم ترین راه بدن برای مواجهه با فجایع درونی است. انگار بوی گوشت سوخته از درونم میآید. تب میکنم و ذره ذره محو می شوم. به چیزی لب نمی زنم. تصمیم می گیرم بمیرم. به مادر می گویم می خواهم بمیرم و به جهانی دیگر بروم. مادر ساکت است. کلمه ای حرف نمی زند. گه گاه پارچه های خیس را روی تنم می گذارد. شاید فکر می کند چیزی خارج از اراده اش دارد برای من اتفاق می افتد. مدتی سکوت می کند. حتما دارد نگاهم می کند. مدتی طولانی سکوت می کند و بعد بغلم می کند. برای بیرون آمدن از آغوشش تقلا نمی کنم. در تاریکی دوباره بویش را می شنوم. فشارم می دهد و من شروع می کنم به احساس کردن. دستها. پاها. چشمها. دوباره خودم را احساس می کنم. بی اختیار گریه ام می گیرد. می خواهم بمیرم و دیگر ترسی از خالی شدن حدقه ی چشمها ندارم. سالهاست گریه نکرده ام و حالا نمی توانم جلوش را بگیرم. مادر همین طور دارد فشارم می دهد و من اشک می ریزم.

تبم سه روز طول میکشد و در سیاهی محض فرو میروم. مادر جوشاندهها را بهزور در حلقم میریزد و مدام روی تنم پارچهی خیس میگذارد. جهان درد میکند و ملتهب است. بوی گوشت سوخته و خون میدهد. باید چیزی توی بدنم فرو کنم. باید بدنم را به خون بیندازم. روز چهارم کمی تب پایین آمده. ذرهای از سیاهی درآمدهام و مادر را احساس میکنم که دستم را گرفته و نوازش میکند. بریدگیها و سوختگیها را با باند و پهادی که بوی ریواس میدهد بسته و دست چپش که بند اول انگشت ندارد، رویشان میدهد بسته و دست چپش که بند اول انگشت ندارد، رویشان

میگویم دلم میخواهد طور دیگری زندگی کنم. دلم میخواهد جهان را ببینم. دلم میخواهد با خالهاعظم زندگی کنم. رادیو گوش بدهم. رانندگی کنم. دلم میخواهد سوار کشتی بشوم. لباس بخرم. کفشهای قرمز بپوشم. مادر ساکت است. فقط گوش میکند. نمیگویم میخواهم مویش را بکشم. آنقدر که جیغ بزند. نمیگویم

میخواهم تنش را بخراشم. همچنان دستم را نوازش میکند. ناخنهایم را توی گوشت دستش فرو میکنم و میفشرم. دستش را پس نمیکشد. زبری ناخنهای خوردهشدهاش را لمس میکنم. آنقدر به فشردن ناخنهایم ادامه میدهم که جیغ بکشد. مادر اما جیغ نمیکشد. همانطور بی حرکت دستش را نگه داشته تا فشار را بیشتر کنم. فشار را بیشتر میکنم. خون میآید. مادر اما همچنان دستش را پس نمیکشد.

#### پردهی ۱۴: در باب صدای شکستن شاخهی خشک؛ مرگ در باطن همهچیز هست

میگویند جایگاه روخ غدهی صنوبری است. همهی ما سه چشم داریم که یکیاش درون جمجمه و درست در فاصلهی دو نیمکرهی مغزمان یا در همان غدهی صنوبری است. میگویند باز شدن این چشم صدایی شبیه صدای شکستن شاخهای خشک دارد.



غدهی صنوبری یا پینهآل، تودهی مخروطی کوچکی است که به وسیلهی ساقهای از بطن سوم تا چهارم، به خارج مادهی مغزی متصل است.

این غده درست مانند چشم سوم سوسمارها که روی پیشانیشان است، قابلیت شناسایی نور را دارد و از این طریق هورمونی به نام ملاتونین ترشح میکند که تنظیمکننده ی چرخه ی خواب و بیداری است.

مغز اما چنان پیچیده است که تشخیص این غده و افتراق آن از بقیهی مغز به کمک دست بهراحتی ممکن نیست.

مادر از کنارم بلند میشود و فاصله میگیرد. هنوز اما حضورش را در اتاق حس میکنم. اتاق بوی ریواس و نعنای وحشی میدهد. مدتی راه میرود. غژغژ باز کردن در کمد میآید. لباسها جابهجا میشوند. چیزی روی زمین کشیده میشود. مادر دوباره مینشیند کناردستم. میگوید من در اشتباه بزرگیام و باید از آن بیرون بیایم. میگوید برخلاف تصورم انسانی کاملاً آزادم و میتوانم هر کار دلم خواست بکنم، هر جا دلم خواست بروم و با هر کس دلم خواست زندگی کنم. فقط باید به یاد داشته باشم انتخاب هر امکانی امکانی دیگر را ازم خواهد گرفت. میگوید آن بیرون جهان طور دیگری است. آنی نیست که من خیال میکنم. تجربهی من از آن بيرون فقطوفقط كمي بو و صداست و از ماهيتش چيزي مي دانم. آنجا هیچچیز سرجای خودش نیست. همهچیز برپایهی آدمها و اغراض شخصی است. آن جهانْ جهان جنگ است و استثمار. آدمها میکُشند و میبرند و جز خودشان به چیزی فکر نمیکنند. من اما اگر بخواهم می توانم همین امروز چمدانم را بردارم و هر جا دلم كشيد بروم. حتا بروم كاشان بيش خاله اعظم. فقط بايد بدانم او آهی در بساط ندارد. صبحها تا غروب توی کارخانه کار میکند و شبها خستهوکوفته به خانوادهی خودش میرسد. آنقدر بدبختی دارد که حتا نمی تواند کنارم بنشیند و برایم کتاب بخواند یا به حرفهایم گوش بدهد. بهندرت حتا برای بچههای خودش وقت دارد. میگوید آن بیرون آدمها برای بقای خودشان چیزهای عزیزشان را قربانی میکنند. این رسم روزگار است. میگوید من اگر بخواهم مجبورم تکوتنها بروم و یکتنه رو در روی همهچیز بایستم. چمدانم را میگذارد دمدر. میگوید من آزادم هر کجا بخواهم بروم.

میگویم با من بیاید. برویم کاشان. برگردیم خوی. برویم جهان را بگردیم. مادر میگوید آن بیرون چیزی برایش نیست. این حرف را هیچوقت تابه حال نزده بود بهم. از زمانی میگوید که هنوز کاشان بود و با پدر و مادرش زندگی میکرد. میگوید همسنوسال من که

بود با پدرش سفرهای زیادی رفت، حتا به فرانسه. با پاهای خودش از پلههای کلیسای نوتردام بالا رفت و ناقوس کلیسا را به صدا درآورد. بعد عاشق پدر و عقاید اجتماعیاش شد و برای به دست آوردنش، برای تغییرِ جهان و تبدیلش به جایی بهتر، همهچیزش را رها کرد و رفت.

انگشت بریدهشدهاش را روی دستم میگذارد. میگوید هیچچیزی آن بیرون ارزش جنگیدن و به دست آوردن ندارد، چرا که در عمل نمیشود هیچچیز را آن بیرون مال خود کرد. آنجا همهچیز فانی است. درست مثل آدمها. مرگ ذاتِ همهچیز است. میگوید شوهر خالهاعظم چند سال پیش ورشکست شد و خاله که روزی صاحب كارخانه بود حالا توى همان كارخانه كار مىكند. برادرش محمدرضا که سالها پیش از ایران رفته، چند وقت پیش سرطان حنجره گرفته و هر چه داشته خرج کرده تا فقط بتواند حرف بزند. خودش هم که همهچیزش را به پای بهتر شدن جهان و وضع آدمهایش ریخت و آخرسر با یک چمدان و دختربچهای پنجساله سوار قطار شد و به جایی آمده که هیچکس را نمیشناسد. میگوید آن بیرون همهچیز پیوسته در حال از دست رفتن است و حسرت تنها حس حقیقی آن جاست. از روزی میگوید که داروندارش را گذاشت و به خوی رفت. از شبهای طولانی خوی میگوید. از نقشههایش برای نجات جهان از زندگیهای مخفیانه و فراری دادن آدمهایی مثل خودش که خیال میکردند آنور مرزها آرزوهای مُردهشان زنده میشود. از روزهایی میگوید که برای پناه دادن به رفقای فراری پدر توی تیمارستانی پرستاری میکرد. فراریهای سیاسی را بیمار روانی جا میزد و بعد ترتیب فرارشان را میداد. تعریف میکند انگشت اشارهی دست چپش را مردی قطع کرد که قرار بود رفقایش را نجات بدهد و آخرسر هم برای نجاتِ جان خودش همه را لو داد و رفت. از مهلقا میگوید که موی سیاه بلندی داشت و وقتی مادر از بالای درخت گیلاس دید که پشتبه پشت پدر روی اسب نشسته، فقط هاجوواج نگاهش کرد. از کل چیزهایی میگوید که بهش

فهماندهاند آن بيرون هيچ رؤيايي تحققيذير نيست، هيچچيزي برای نجات دادن نیست چرا که آدمها خودخواهتر از آناند که بتوانند به کسی جز خودشان فکر کنند. یکتا حقیقت آن دنیا خیانت است و حسرت تنها حسی که مثل خون در رگها جاری است. صدایش طنینی دارد که انگار میگوید همهچیز را میداند. کلمات را طوری ادا میکند که انگار صدهابار پیش خودش زمزمه شان کرده. می گوید من همیشه می توانم انتخاب کنم، فقط باید یادم باشد که با هر انتخابْ امکان دیگری را از دست میدهم. میگوید آدمهای آن بیرون آنقدر میدوند تا سرشان به سنگ بخورد و وقتی به خودشان میآیند که دیر است. تازه میفهمند خانه، لباس، عشق، زندگی بهتر، آدمها، کار، نجات و همهچیز و همه چیز دروغی بیش نیست. می فهمند باید دنبال چیزی توی خودشان باشند. چیزی که فانی نیست. آن بیرون وقتی چیزی را از دست میدهی واقعاً از دستش میدهی و دیگر نمیتوانی به دستش بیاوری، چون در واقع چیزی برای در دست گرفتن نيست. همه چيز مثل حباب است. آن جا هيچ چيز مال ما نيست. فقطوفقط می توانیم تکههایی از خودمان را به دندان بگیریم و تا میشود از این که تکهتکهمان کنند بیرهیزیم. به همین خاطر است که باید پی انتخاب بهتری باشیم، جای دیگری که حسرت درش بيمعناست.

کلمات مثل قطرههای آب بر تنم می لغزند. بار دیگرخودم را احساس می کنم. مچ پایم را می چرخانم. قطرات سرد عرق را از پیشانی ام پاک می کنم. به چیزهایی می اندیشم که می شود داشت و از دست داد. به آنهایی که نمی شود داشت و از دست شان هم نداد. به حسرت فکر می کنم که تنها حس حقیقی دنیاست. مادر می گوید خیال بزرگترین موهبت هر انسانی است. آن بیرون آدمها عاشق می شوند اما عشق شان می گذارد می رود. ثروتمند می شوند اما ثروت شان یک شبه به باد می رود. آدمها یکدیگر را به توهم ساختن جهانی بهتر می کشند اما جهان به هیچوجه بهتر

نمیشود. در جهانِ خیال اما میتوان صاحب ابدی همه چیز شد. میتوان هر چیزی را به دلخواه ساخت. در جهان خیال هر انتخاب امکانی دیگر را منتفی نمیکند.این جا جهان بدون مرز و دود و خون و تلخی است. میتوان همه چیز را یک جا داشت. میتوان ثروتمند شد یا اگر نه فقیر، و باز ثروتمند. حتا میتوان مُرد و زنده شد و باز مُرد و باز زنده شد و تا ابد ادامه داد. مادر میگوید آدمها آن بیرون وقتی میمیرند که تازه وارد جهان خیال شدهاند. وقتی که فهمیدهاند همهی عمر در چه فریب بزرگی زندگی کودهاند.



نام دیگر سنبل الطیب علفِ گربه است. دلیل این نامگذاری آن است که این گیاه گربهها را به خود جذب میکند و برای شان حالت نوعی روان گردان دارد. گربهها با استشمام بوی این گیاه به سمتش کشیده و مست می شوند.

به دستهایم میاندیشم. به چمدانی که دمدر است و من فی توانم بلندش کنم. به سرگی فتیسوف میاندیشم. باید دوباره به دستهایم ایمان بیاورم. باید دستانم را روی پوستم بکشم و بگذارم همه چیز سرجای خودش قرار بگیرد. باید بلند بشوم و از درخت خرمالو بالا بروم. به مادر می گویم برایم دم کرده ی سنبل الطیب

درست کند.

باید دو تا چهار گرم گرد ریشهی گیاه خوبسابیده در یک لیوان آبجوش ریخت و نیمساعت دَم کرد. ریشهی سنبلالطیب یک درصد اسانس دارد. ریشه که خشک و کوبیده شود اسانسش کمتر میشود اما بویش قوی تر. این بو بهترین دارو برای آرامش اعصاب است. فقط باید دقت کرد ریشه ها در حرارتِ کم خشک شوند تا خاصیت اسانس حفظ شود. دم کرده را قبلِ این که بنوشم مقابل بینی ام می گیرم. باید به جاهای بهتر فکر کنم. مادر چند قطره روغن گلسرخ بر شقیقه ام می ریزد و با دست دایره ای ماساژ می دهد. بوی گلسرخ می دود در منافذ بینی. روغن روی پوست می لغزد و این طور است که من صدای شکستن شاخهی خشک می شنوم.

#### یردهی ۱۵: در باب خیال؛ جهانْ نجات دادنی نیست

آن وقت در گوشت فریاد میزند: آهای، میشنوی؟! نظام عالم وجود کاملاً مثل دو ضربدر دو مساوی چهار است. طبیعت از کسی نمیپرسد که تو چه میخواهی. آرزوهای تو به طبیعت چه مربوط! او نمیپرسد آیا قوانین طبیعی موافق میل تو هست یا نه. تو باید طبیعت را آنطور که هست دریابی و بخواهی و در نتیجه تمام قوانینش را و تمام نتایج حاصله از آن قوانین را باید بپذیری. پس دیوار دیوار است و راه نیست.

ای خدای بزرگ، این قوانین طبیعی به من چه مربوط. ریاضی به من چه ربطی دارد. اگر به دلایلی که خود معلوم نیست این قانون دو ضربدر دو مساوی چهار بر من گران آید و نخواهمش آن وقت چه؟ من چه باید بکنم؟ پیداست که من با سر به سوی این دیوار میروم زیرا واقعاً نیروی لازم این تهور را در خود سراغ ندارم. ولی با وجود این ضعف تسلیم شما هم نمیشوم، فقط به این علت که در اینجا دیوار است و من نمیتوانم و قدرت ندارم از آن عبور

كنم؛ يس نمىشود رفت.

می شنوم که کتاب را زمین می گذارد. سرفه هایش خشک تر شده. دم کردهاش را برمی دارد. خرت خرت صندلی ننویی دوباره بلند می شود. دیروز سید توی حیاط برایم تابی بست. یک سرش به تنهی درخت مو و سر دیگرش به درخت خرمالو است. هوا گرم شده و می شود هر چهقدر خواست در حیاط ماند و تاب خورد. دیگر لازم نیست دستها را از بدن دور کنم. حالا هر جا باشم کافی است نفس عمیق بکشم. عمیق تر. بر صداهای اطراف تمرکز کنم. موتوری که از کوچه میگذرد. پُتکی که به سنگهای خانهای در حال تخریب میخورد. گنجشکها که روی شاخههای درخت خرمالو لانه ساختهاند. خرت خرت صندلی ننویی که با نوسانی ثابت جلووعقب مىرود. حالا مىتوانم هر جا دلم خواست بروم. به اندازهی کافی که تاب میخورم از دیوارهای حیاط بالاتر میروم، آنقدر که از نوکِ درختها میگذرم. همهچیز بهروشنی پیداست. تاریکی غبارمانند پس میرود و میتوانم خودمان را ببینم که نقطههایی کوچکایم در حیاط. تاب میخورم و مادر میرود زیرزمین. خودم را میبینم که وقتی مادر در زیرزمین ناپدید می شود دست از تاب خوردن میکشم. به خودم میگویم جهانْ جای دیگری است و محو می شوم. از آن بالا کل شهر را مىبينم. ستون خانهها رديفاند. صداى آژير قرمز جنگ مىآيد. جنگندهها از بالای سرم میگذرند و شهر را مباران میکنند. سقوط مبها روی شهر و ستونهای دود را میبینم. جیغوشیون آدمهایی را میشنوم که از شدت انفجار موشک به هوا پرت میشوند. جنگاورها به کسی رحم نمیکنند. منصور را میبینم که کنار مادرش نشسته و از پنجرهی ماشین به ردیف درختان کاج نگاه میکند. بوی کتان را در دماغم بالا میکشم. از تاب پایین میآیم. روسری مادر را سر میکنم و از خانه میروم بیرون. در کوچهها اثری از مباران نیست. جنگ خیلی وقت است تمام

14

شده. بچهها توی کوچه بازی میکنند. ملیحه از تولیدی بیرون آمده

و گوشهای سیگاربه دست ایستاده. به انتهای کوچه نگاه میکنم. آنجا که درخت بلند چناری سایه انداخته. پدر از ته همین کوچه مىآيد. آمدنش را مدتهاست كه احساس مىكنم. فقط كافى است سرجایم بایستم و به اندازهی کافی زل بزنم به انتهای کوچه. مادر همیشه میگوید در این جهان هر چیزی وقتی دارد. وقتش که برسد ته همین کوچه میبینمش. ریش بلندی دارد. با قدمهای بزرگ به سمتم می آید و روبه رویم می ایستد. چمدانم را برمی دارم و با او به جاهای دور میروم. باهم از خیابان انقلاب میگذریم. از میدان آزادی به فرودگاه میرویم و سوار هواپیما میشویم. از کوههایی که تهران را محاصره کردهاند رد میشویم، از دشتهایی که آن کوهها را در برگرفتهاند. دشتهایی پُر از بابونهی زرد و اسطوخودوس بنفش. آنجا درست کنار تکبوتهی آویشن، پیرمردی که عمرش را نمی شود حدس زد، پشت گاوی ایستاده شیر می دوشد و زیرلب زمزمه میکند: همهی اشیا جان دارند فقط باید از خواب بیدارشان کنی. کنارش که میرسم بیدرنگ میپرسد: بلدی اشیا را زنده کنی؟ میگویم من سوادی خاص دارم. بلدم گیاهان را به چیزهایی دیگر تبدیل کنم. اگر به من مقداری اُکالیپتوس بدهی مى توانم دستگاهى بسازم كه طلا را از اعماق زمين استخراج كند. یا اگر چند شاخه ترهکوهی داشته باشم کاری میکنم که گاوها به آدمها رازهایی عجیب بگویند. من میتوانم شیرهی دمدستترین گیاه را بگیرم و به دارویی نایاب بدلش کنم. پیرمرد آهی میکشد که من همهی عمر دنبال تو بودهام، و مرا با خود به درهی مُردگان مىبرد.

درهی مُردگان درست پشت همین کوه است. نامش دره است اما دورتادورش نهفقط کوه نیست بلکه تا چشم کار میکند دشت است و دشت، طوری که انگار ته ندارد. پیرمرد مردی را در دوردست نشانم میدهد که سوار بر اسبی سیاه از مُردههای بهردیفایستاده سان میبیند. سینهاش پُر از مدال است و تفنگی به کمر آویخته. اسبسوار از کنار هر مُردهای که عبور میکند آن

مُرده ناگهان همهچیز را به یاد میآورد. بعد بیاختیار همان جا که هست مینشیند و به افق خیره میشود. پیرمرد برای اسبسوار دستی تکان میدهد و او را به سویمان میخواند. اسبسوار با دیدن من پایین می پرد، بغلم می کند و می گوید بوی همهی رفتگان مرا میدهی. او را خوب میشناسم. با همان نگاه اول از شکل نشستنش روی زین شناختمش. حتا از رابطهاش با مهدعلیا خبر دارم. نایب حسین خان مرا پشتش روی اسب مینشاند. میگوید ما نژاد عجیبی هستیم. چیزی توی خونمان هست که کسی نمیداند چیست. چیزی چسبنده که فقط کافی است به یک جای جهان گیر کند. ما بلدیم جهان را به جای بهتری تبدیل کنیم. مقابلم دشتی است بی دروپیکر به رنگ زرد و سرخ که گوشتاگوشش مُردگان نشستهاند و به افق خیرهاند. سردار پیش پای مُردهای می ایستد و نامش را می پرسد. مُرده هر چه فکر می کند به یاد نمی آورد. سردار میگوید نگران نباشد. آدمها بیجهت نامها را بر دوش میکشند. چه توفیری میکند اگر از این به بعد نام او سقراط باشد. سردار مُردهها را در آن دره نگه داشته تا به جهان زندگان برنگردند و مزاحم دیگران نشوند. میگوید هر مُردهای در زمین دلمشغولیای دارد که نمی تواند از خیرش بگذرد. تا مُرده نتواند از بند دلمشغولیاش رها شود در همین دره باقی میماند. گاهی جنگهایی ناتمام هست، یا کتابی نیمه کاره، از این هم ساده تر، غذایی نخورده با معشوق؛ مهمتر اما کارهایی است نکرده برای نجات جهان. مُردهی خوشبخت کسی است که روی زمین دلبستگی نداشته باشد.

در آسمانِ دشت به تعداد مُردگان ستاره هست و این ستارهها بهقدری نزدیکاند که انگار میتوانی لمسشان کنی. اما این توهم است. سردار هم مثل من دیوانهی رصد ستارگان است. میگوید ستارهها استادانِ آدمیاناند. فقط کافی است به قدر کافی به ستارهای نگاه کرد تا شروع به حرف زدن کند. نه آنطور که همه بفهمند، نه، جوری که همان آدم فقط خودش میشنود. مثلاً

میگوید پیش از او چند نفر روی زمین مُردهاند. سردار میگوید نوشتن کتاب را هم همین ستارهها به آدمها یاد میدهند، وگرنه آدمی که میمیرد و زیر تلی از خاک میپوسد که نمیتواند از خودش اینهمه حرف دربیاورد. سردارحسین از همان وقتی که روی زین اسب پدرش مینشسته آرزو داشته برود فضا و به ستارهای دست بزند. حتا مهدعلیا دستور داد برایش تلسکویی بسازند و از انگلستان بیاورند، اما او پس از آشنایی با سیدجمالالدین از خیر نگاه کردن به ستارهها گذشت و افتاد دنبال بهبود وضع ایران. میگوید این اشتباه بزرگی است که از خو<mark>دت</mark> دست بکشی و بیفتی دنبال بهتر کردن وضع جهان. سیدجمال را نشانم میدهد که پشت سنگی میان مُردگان نشسته و با میلهای آهنی روی تکهسنگی مینویسد: جهان نجات دادنی نیست. سردار از من میپرسد چهطور بلدم گیاهان را به چیزهایی دیگر تبدیل کنم و من که خوب فکر میکنم، میبینم اگرچه مادر اساس این کار را یادم داده، در واقع این در خونم است و از خود گیاهان آموختهامش. میگویم فقط کافی است دستم را روی یکی از برگها یا قسمتی از ریشه یا ساقهی گیاه بکشم تا خودش همهچیز را موبهمو برایم شرح دهد. این کار لامسه است و تماس از ازل دست با گیاه. سادهترین اتفاق این است که آدمی که بعد از مرگ به خاک بدل شده و از خاک به ساقههای آن گیاه رفته، زنده می شود و شروع می کند به گفتن تجربه هایش. کسی که در گل ختمی است خیلی خوب از شیارهای زیر گلبرگهای این گیاه آگاه است. برای او کاری ندارد که با توجه به اتفاقات زندگی گذشتهاش بگوید جوشاندن گل ختمی چه فوایدی دارد. اگر خودش در جنگی شرکت کرده باشد و مرد دیگری که مشکل ریوی داشته کشته باشدش، بهراحتی میگوید که با جوشاندن کدام قسمتِ گل ختمی و بخور دادنش میتوان مشکلات ریوی را علاج کرد. سردار میگوید تو با این سواد خاص باید دفترچهی راهنمایی در باب ارتباط با گیاهان دارویی بنویسی.

## پردهی ۱۶: در باب برزخ؛ تحملکنندگان ساکنان برزخاند

آیا ما انسانها موجوداتی تصویرشدهایم که در واکنش به محرکهای پیرامون به حرکت درمیآییم؟ آیا اگر جایی نگهمان دارند بینور، بیصدا، بیبو، بدون گذشته و آینده و بدون کوچکترین تحریکی از عالم خارج، طوری که نتوانیم ذرهای تکان بخوریم و تنمان را دریابیم، باز هم میتوانیم فعل وجود داشتن را احساس کنیم؟ ما در کجا اتفاق میافتیم؟ بعد از هفده سال ندیدن حداقل میدانم که با از دست دادن تمامی حواس در ارتباط با تن میتوان همچنان موجود بود، آن هم موجودیتی بدون محدودیت و این تنها چیزی است که بودن روی زمین، آب دادن به گلدانها، پاک کردن ساقهها، کوبیدن رازقیها در هاون، راه رفتن در حدفاصل دیوارهای حیاط، فکر کردن به گربهها و گوش دادن به بازی بچهها را تحمل پذیر میکند، اینکه هر روز از خواب بیدار شوم، خودم را نیشگون بگیرم، تنم را کِش بدهم و بعد از ورزش صبحگاهی و خوردن صبحانه، کنار مادرِ توی صندلیِ ننوییفرورفته بنشینم و به خواندن کتاب گوش دهم:

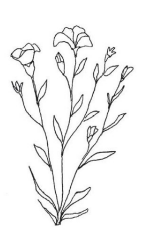
اگر هنگامی که کتابی میخواندم خانوادهام میگذاشتند بروم و جایی را که در آن وصف میشد ببینم، پندارم این میبود که گامی گرانقدر در راه فتح حقیقت برمیدارم. زیرا اگرچه حس میکردیم که همیشه روانمان ما را در میان دارد، این حالت شبیه بودن در زندانی بی حرکت نیست، بیشتر به این میماند که همراه با روانمان در کار جهشی همیشگی برای پیشی گرفتن از اوییم... برای این که به بیرون برسیم، با نوعی دلسردی چون همواره در پیرامونمان آوایی یکسان میشنویم که پژواکی از فضای بیرون بیرون نیست، بلکه طنینی از لرزش درونی است.

دیگر می توانم بگویم تقریباً همه ی وقایع و جملات کتابهای این کتابخانه را از حفظم. دقیقاً می دانم کلیسای کومبره چه شکلی است، فرانسواز چه طور سر مرغها را از بدن جدا می کند، دوشیزه سوان چگونه می خندد یا جنگهای ماکاندو کجا اتفاق می افتند. علاوه براین، هر وقت میلم بکشد می توانم هر جای کتابی را که بخواهم انتخاب کنم، دستهایم را از بدنم دور کنم و چیزهایی ببینم که در آن نیست، ماجراهایی را که پشت جملات رخ داده و نویسنده از نوشتن شان سر باز زده. مثلاً وقتی آقای کا توی اتاقش دراز کشیده و کافکا فقط خوابیدن و بیدار شدنش را در روز بعد شرح می دهد، من می توانم جیرجیر پایه های تخت، نور چراغهای خانه های روبه رو، سرمایی که کف پاهای آقای کا را می آزارد و عبور خانم صاحبخانه از جلو در را هم ببینم. حتا می توانم بفهمم آقای کا ساعت سه ی همان شب دقیقاً به خاطر چه کابوسی از خواب یریده.

اینها همان موهبتهایی است که ادامهی زندگی را تحملپذیر میکند، این را که مادر پس از سرفهای شدید کتاب را با صدایی بلند ببندد، از من بخواهد میز را بچینم و بعد از خوردن ناهار به زیرزمین برویم، برگهای خشکشده را مثل همیشه الک کنیم، کرِمهای آمادهشده را با چند قطره روغن توی قوطی بریزیم و درش را محکم ببندیم، صافی را روی دهانهی دبه بکشیم و با کش سفت کنیم. مادر شیشههای روغن را یکییکی برمیگرداند توی صافی و تفالههایش را آنقدر میچلاند که چیزی به خوردش نهاند. برای گرفتن روغن گیاهان معمولاً از روغن زیتون استفاده میکنیم تا خاصیت روغنمان چند برابر شود. سیصد میلیلیتر روغن زیتون را خاصیت روغنمان چند برابر شود. سیصد میلیلیتر روغن زیتون را شش قاشق غذاخوری گلبرگ، شش قاشق غذاخوری گیاه خُردشده، چهار قاشق غذاخوری ادویه و دو قاشق غذاخوری پوست نازک مرکبات را هم با آن مخلوط میکنیم و ۴۸ ساعت در معرض نور آفتاب قرارش میدهیم. بعد از

۴۸ ساعت روغن را با پارچهی والی که بر دهانهی شیشهی دهانهگشاد کشیدهایم میگیریم و صاف میکنیم.

روغن را دوباره به شیشه برمیگردانیم و باز گیاهان و ادویهها را به آن اضافه میکنیم و ۴۸ ساعت میخوابانیم و صافش میکنیم. این کار را تا گرفتن کامل روغن گیاهان ادامه میدهیم و پس از صاف کردن نهایی، روغن را توی بطری میریزیم و سرش را سفت میبندیم و در قفسههای انتهایی زیرزمین که کاملاً خشکاند نگه میداریم. یکی از گیاهانی که بهتازگی روغنش را میگیریم بذر کتان است. برای این کار بذرهای کتان را درستوحسابی میکوبیم و بعد با روغن زیتون قاتیاش میکنیم. روغنی که به دست میآید ترکیبی است از روغن کتان و زیتون و بوی شیرین و کشداری دارد و در درمان درد مفاصل، گرفتگی بینی، سرماخوردگی و لاغری معجزه میکند. کافی است دو قطرهاش را در بینی چکاند تا متوجه تأثیر فوری آن شد. در شیشهها و دبهها را محکم میبندم و سراغ گیاهان خشکشده میروم که باید پس از سابیدن توی ظرفهای تیرهی سرامیکی ریخته شوند و در قفسههای خشک و تاریک قرار بگبرند.



کتان برای نخستینبار در هلال حاصلخیز خاورمیانه پرورش یافت و برای بافت پارچه استفاده شد. در گرجستان و در غارهایی ماقبلتاریخی،کتانهای خشکشده پیدا کردهاند که مربوط به سی هزار سال پیش از میلاد است. حتا مومیاییها را هم در این پارچه میپیچیدند. اینطور بهنظر میرسد که کتان اولین گیاهی است که بشر برای بافت پارچه و پوشاندن تنش استفاده کرده و دوامی ویژه دارد، طوری که میتوان الیاف کتان را الیاف جاودانه نامید.

تحمل کردن شبیه برزخ است، شبیه فرو بردن سر در تشت آب و محو شدن ناگهانی صدا. آدمی که از راه رفتن روی زمین، ریختن روغن در ظرف شیشهای، کوبیدن رازقی در هاون و پایین رفتن آب از گلو خسته شده، آدمی است که در برزخ گام برمیدارد. پایش را که زمین میگذارد احساس میکند زمین از بخاراتِ جیوه است و هرآن ممکن است توی آن فرو برود. مثل این که بگویی تحمل کنندگان، ساکنان برزخاند. ساکنان جهانی که نیست. آدمهایی که برای تحملِ هوایی که در ریههایشان فرو میرود راههایی جدید پیدا میکنند. من بیست و دو سالم است و سالهاست ساکن برزخم.

بعد از رفتن خالهاعظم زندگی خیلی زود به وضع سابق برمیگردد. ما خودمان را دوباره کشِ میدهیم. خرتخرت صندلی مادر دوباره از ساعت ۹ صبح شروع میشود و من باز پا روی پلههای زیرزمین میگذارم. تنها تحول چمدان پشت در است که به یادم میآورد انسانی آزادم. میتوانم هر وقت دلم بخواهد به هر جا خواستم بروم و این که نمیروم خواست خودم است. سرفههای مادر از همان موقع است که شدیدتر میشود. خودش میگوید شدید شدن ناگهانی سرفهها به خاطر سالها استنشاق روغنهای گیاهی در زیرزمین و نداشتن تهویهی مناسب است. به همین خاطر تصمیم میگیرد کمتر بیاید زیرزمین و آن پایین اغلب کارهای ساخت داروهای گیاهی را من بهتنهایی میکنم.

کمکم به زیرزمین نظمی جدید میدهم تا کار کردن در تنهایی برایم ساده تر باشد. جای شیشه ها را عوض میکنم تا دمدست نباشند. ساقه های خشک را جلوتر میگذارم. گونی ها را از راهرو

برمیدارم و کنار دیوار حیاط می چینم. طبقه بندی روغنها و ترتیب شان را کمی عوض می کنم. در این چند سال اخیر کارمان حسابی گرفته است و حالا از شهرستانهای زیادی سفارش می گیریم. سید به جای قوطیهای کوچکِ دارو قوطیهایی بزرگ تر می آورد که دهانهی گشادتر دارند. همچنین دستگاه کوچکی برای بسته بندی کنار راه پلهی زیرزمین گذاشته تا پودر گیاهان را خودمان بسته بندی کنیم و نام داروها را با دست خط خودمان روی بسته ها بنویسیم. این کار را معمولاً مادر انجام می دهد. قبل ترها قوطی ها را قبل از چیدن در کارتنها یکی یکی باز و بوشان می کرد و از کیفیت آنها مطمئن می شد و بعد اسمشان را می نوشت، اما حالا که سرفه ها امانش را بریده، دست از بو کشیدن برداشته و فقط با نگاه به بسته ها و دست کشیدن روی شان اسمشان را می نویسد و می چیندشان توی کارتنها.

یکی از کارهای هر روزم ریختن تکههای خشک شیرینبیان و آب در ماهیتابه است و حرارت دادنش تا گیاه در آب حل شود. گل پامچال طبی، ده برگ سینهداروی خشک، پنج گرم تخم بادیان و ده گرم برگ آویشن خشک را تویش میریزم و میگذارم دم بکشد و بعد صافش میکنم. بوعلی میگوید عسل شگفتانگیزترین داروی طبیعی جهان است، تنها چیز فاسدنشدنی این زمین و میتواند جاودانه ماند. مایعی است که اعضای آسیبدیده را با همان خاصیت فسادناپذیری ذاتیاش به حالت اولیه برمیگرداند. پس مقدار کمی عسل روی این ترکیب میریزم و حرارت میدهم تا خوب حل شود. محلول را بعد از سرد شدن درون شیشهی قهوهای خوب حل شود. ماین جوشاندهای است که مادر در طول روز چندینبار میخورد تا سینهاش نرم شود و بافتهای آسیبدیده به حالت اولیه برگردند.

علاوهبر این داروی ویژه که برای سینهی مادر درست میکنم، بوعلی داروهای جدید دیگری هم یادم داده که اساس همهشان عسل است و من تمامشان را در سیاههی جدید داروهایمان قرار دادهام. ده گرم قرنفل، ده گرم عود، ده گرم فلفل، دویست و پنجاه گرم عسل و یک گرم زعفرانِ ساییده ترکیب محشری است برای تقویت میل جنسی. البته راههای دیگر هم هست؛ یکی اینکه پانزده گرم قدامهی شیرازی، پنجاه گرم تخم شاهی و پنجاه گرم پیاز را با دویست و پنجاه گرم عسل مخلوط کرد و روزی سه قاشق مرباخوری خورد.

همچنین با ترکیب دارچین و عسل و برخی گیاهان دیگر نیز میشود معجونهایی عجیب برای دردهای گوناگون ساخت. این ترکیبات دمای عضو آسیبدیده را بالا میبرند، در نتیجه آن عضو سست و بیدار میشود و شروع میکند به اصلاح خودش. عسلها را که از شهد گیاهان متفاوتی گرفته شده، از خارشتر تا آویشن و بابونه، بهترتیب در پایینترین قفسهی سمت چپ زیرزمین چیدهام تا در یافتنشان مشکل نداشته باشم. نکتهی مهم در ساخت این داروهای جدید طبیعی بودن صد درصد عسل است. کافی است خرما تغذیه شده باشد تا دارو خاصیت خودش را از دست بدهد. برای تشخیص عسل طبیعی کافی است قطرهای از آن را نوک برای تشخیص عسل طبیعی کافی است قطرهای از آن را نوک انگشت اشارهام بریزم و با انگشت شست چسبندگیاش را اندازه بگیرم. عسل طبیعی کشسانی خاصی دارد. ذرات عسل به آرامی از منافذ انگشتها به درون رگها نفوذ میکنند و من از طبیعی بودن شان مطمئن میشوم.

جدای از بیشتر شدن سرفههای مادر و کمتر شدن رفت وآمدش به زیرزمین، ساختن مدرسهای در انتهای کوچه، خراب کردن خانهی همسایه و ساختن ساختمانی پنج طبقه به جایش، مُردن زنی با نوزاد پنج ماههاش بر اثر گازگرفتگی در یکی از طبقات همین ساختمان، کم شدن بازی بچهها در کوچه و البته بیشتر شدن تعداد گربهها، خاص ترین اتفاق این سالها برگشتن رادیو است. در تولد بیست سالگی ام، یعنی وقتی حول و حوشِ هفت هزار و سیصد روز از پا گذاشتنم روی این کره ی خاکی می گذرد، مادر بعد از سه سال

و سی و هشت روز اجازه میدهد رادیو گوش کنم؛ آن هم رادیو خالهاعظم. به گمانم مهمترین دلیل کوتاه آمدنش، ضعف عمومی بدن و نیازش به استراحت بیشتر است، اینکه زودتر از معمول به رختخواب میرود و دیرتر از خواب بیدار میشود و برنامهی کتابخوانیمان ناقص شده است. حتماً احساس کرده است من در این زمانهای طولانی تنهایی به چیز دیگری نیاز دارم. البته من فقط از ساعت ۹ صبح تا ۷ عصر اجازهی گوش دادن به رادیو را دارم.

رادیو با دو باتری کوچک کار میکند، که روزهای اول نبودند و کار نمیکرد. باتری برای رادیو همان چیزی است شبیه روح برای جسم که اگر نباشد حرکتی درنمیگیرد. پیچی دارد که میچرخانمش و به ایستگاههای متفاوتی وصل می شوم و بنا به حالم به هر چه بخواهم، از آواز گرفته تا مباحثات صحن علنی مجلس، گوش میدهم. گفتوگوهای دونفره از برنامههای محبوب من هستند، با آنها متوجه گذر زمان و ساعت ۷ عصر شدن نمی شوم. موضوع گفتوگوها هر چه میخواهد باشد،آن چیزی که برایم مهم است لحن آدمها، شکل گرفتن کلمات و گفتوگوی شان است. این که چهطور افکاری کاملاً متفاوت با افکار من در ذهنشان پدید میآید و چگونه کلماتی متفاوت با کلمات در ذهن من را کنار هم میچینند و نظراتشان را به شکلی متفاوت بیان میکنند. در اینباره بارها با شیخ حرف زدهام. او میگوید هر انسان دور خودش جهانی دارد؛ جهانی که رنگ، بو و حتا کلمات خاص خودش را دارد و هر فرد آن را با خودش اینطرف و آنطرف میبرد. هنگامی که آدمها از کنار یکدیگر عبور میکنند یا بههم فکر میکنند و یا با یکدیگر حرف میزنند، این جهانها درهم فرو میروند و مشترکاتی پیدا میشوند. دلیل تفاوت جملات و افکار آدمها، تفاوت همین جهانهاست. من اما فکر میکنم همهی ما در جهان مشترکی زندگی میکنیم و هر کداممان برحسب قدرت درونیمان صورتی از همین جهان واحد را درک میکنیم.

#### پردهی ۱۷: در باب اگر؛ پارهای از تنم به زن بودنِ خورشید آگاه است

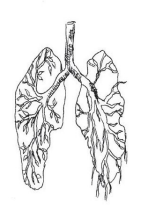
بورخس هم باید جایی همین اطراف باشد. به دشت نگاه میکنم. به انبوه مُردههایی که به غریبترین شکل ممکن تنگِ هم نشستهاند. اگر بورخس را پیدا کنم میتوانم پانزده گرم گل عینکی خشک را با ده گرم گل همیشهبهار و آب بجوشانم و چشمهایش را با آن حسابی شستوشو بدهم. اینطور شاید بینایی او هم بازگردد. سردار با حالتی همهچیزدان میگوید اینجا فقط مُردگانی میمانند که به زمین وصل اند، این یعنی بورخس به چیزی روی زمین وصل نیست. سردار میان مُردگان راه میرود و از هر دری حرف میزند. انگار گذشته و آیندهی جهان پیش چشمانش باشد و او بیوقفه با صدای بلند شرحش دهد. ناگهان به این فکر میافتم که شاید جواب سؤال مرا هم بدهد. سردار که سؤالم را ناگفته میداند، میگوید باید جواب آن را از کسی بخواهم که جوابهای بهتری دارد و سوار اسب میشویم و به جای دیگری میرویم. این جا رنگ ها آبی ترند با لکه های سبز. کم کم متوجه می شوم آدمها عربی حرف میزنند. عجیب این که من خیلی خوب حرفهای شان را می فهمم. مثلاً خورشید برای آنها زن است و من مىتوانم بدون دانستن عربى اين واقعيت را درون خودم بیابم، انگار پارهای از تنم به زن بودن خورشید آگاه است و من بیدانشی خاص در این زمینه به آن واقفم. از میان تنورهای عظیم مخصوص کیمیاگران میگذریم و به خانهای قدیمی میرسیم. خانه ينجرههايي بسيار بلند دارد درست شبيه عمارتهاي قديمي كاشان با شیشههای رنگی و مشجرشان. در میزنیم.کمی بعد پیرمردی خمیده در را باز میکند. سردار اسبش را یشت در رها میکند. داخل خانه تاریک است. از دالانهای پیدرپی میگذریم تا به تالار اصلی برسیم. خودش است. مردی که سالهاست میشناسمش. با

همان لباس و ریش بلند. آنجا ته اتاق ایستاده و دارد به جسد زنی نگاه میکند که جلو رویش بر مصطبهای سنگی است. نیزهای نور از پنجرهی بزرگ اتاق به پای راست جسد تابیده. همهچیز بهقدری آشناست که انگار یک عمر این صحنه درست مقابل چشمهایم بوده است. نگاهم میکند و ناگهان از من میخواهد جملهای را در دفترچهای بنویسم که گوشهی اتاق باز است. مدادی برمیدارم و مینویسم: فاذن النفس بعد الموت تبقی دائماً غیر مائلة لعل الصواب مائتة متعلقة بهذا الجوهر الشریف و هو المسمی بالعقل الکلی و عند ارباب الشرائع بالعلم الالهی.

بر که میگردم قلب زن در دستان شیخ است. خون قطره قطره از لای انگشتانش می چکد زمین. از من می پرسد می شناسمش یا نه. میگویم نامش زنده است و پسر بیداری و شهرش بیتالمقدس است و پیشهاش سیاحت کردن و گردِ جهان گردیدن تا همهی حالهای جهان را بداند. شیخ نگاهم میکند، انگار چیزی را شنیده که باید. بر صندلی چوبی پای پنجره مینشیند و قلب را کناردستش روی هره میگذارد. سردار به شیخ میگوید من برای پرسیدن سؤالی آمدهام. شیخ که باز توجهش رفته پی قلب آن را دوباره در دست میگیرد و وارسیکنان از من میخواهد سؤالم را بپرسم. میگویم می خواهم بدانم اگر آن روز آن بوتهی عاقرقرحا در چشمم فرو غیرفت، حالا زندگی بهتری داشتم یا نه. شیخ همان طور که نشسته به من نگاه میکند و یکهو میخندد. جلو خودش را هم نمیگیرد و بلند میخندد. بلند میشود. قلب را توی سینهی زن میگذارد و میگوید مسئله این است که در جهان من همیشه فقط یک امکان مى تواند اتفاق بيفتد و افتادن يک اتفاق به معناى نيفتادن اتفاقات دیگر است. از این رو اگر در مورد جهان معنایی ندارد و کلاً فرضی است باطل. اگر را باید از جهانم حذف کنم و به جهانی ببرمش که در آن سرتاسر اگر است که اتفاق میافتد.

#### یردهی ۱۸: در باب راه؛ سنگریزهها سیاه نیستند

من و بوعلی ساعتهای زیادی را باهم در این چند سال گذشته گذراندهایم و دربارهی هزاران موضوع حرف زدهایم. من تقریباً در هر موردی با شیخ مشورت میکنم و او که همهچیز میداند، همیشه درهای جدیدی به رویم میگشاید. شیخ معتقد است که من نباید چمدانم را برگردانم داخل و دست از خیال عبور از مرزهای خانه بکشم. به اعتقاد او دیوارهای خانه مرزهاییاند نامرئی و من فقط به سبب محدودیت حواسم به دو بُعد است که احساس شان میکنم، وگرنه در عالم حقیقی هیچ مرزی نیست. او یقین دارد آنچه احساس میشود، دیر یا زود، از مرز میان آن جهان و جهان ماده عبور میکند و مادیت مییابد. به قول تولستوی همهچیز برای کسی که میداند چگونه صبر کند، بهموقع اتفاق میافتد. به همین خاطر است که شیخ مدام میگوید از آنجا که من پدر را پیش از آمدنش حدس زدهام، پس پدر حتماً در آستانهی ورود به جهان من است و من باید همیشه آمادگی رفتن با او را داشته باشم. شیخ میگوید تنها مانع موجود مادر است. نه این که مستقیم بگوید، نه، خیلی وقتها شیخ جای اظهار مستقیم نظراتش از استعاره استفاده میکند. مثلاً هر وقت که به شاخههای درخت مو دست میکشد و میگوید باید درخت را در زمستان، وقتی هنوز خواب است، هَرَس کرد، متوجه میشوم که منظورش مادر است. یا وقتی میگوید هَرَس کردن شاخههای پیر موجب می شود درخت در بهار جان تازهای بگیرد، منظورش را از آمدن بهار بهخوبی درک میکنم. شیخ مثل مادر ایمان دارد در این جهان برای هر چیز وقتی هست، اما برخلاف مادر به تقدیری بودن این وقت اعتقاد ندارد. از نظر او آدمها میتوانند با مهیا کردن خودشان تعیین کنند وقت رخدادها را. برای همین هم اصرار دارد که برای تعجیل در آمدن پدر، هر روز خودم را بیشتر از روز قبل آماده کنم.



بوعلی میگوید دلیل دو بخش بودن ریه آن است که اگر یکطرف از کار افتاد، طرف دیگر بتواند کار آن را انجام دهد. من اما مطمئن نیستم. بهنظر من از کار افتادن ریه در سرتاسر آن اتفاق میافتد، یعنی بافت ریه از پایین شروع به از کار افتادن میکند و این اتفاق همزمان در هر دو ریه میافتد. بااین حال من با این نظرِ شیخ که ریه هوا را مطلوب و گرم میکند و آن را به روان میرساند موافقم. چرا که در واقع با از کار افتادن ریههای مادر، به شکل واضحی روان او نیز رو به اضمحلال گذاشت و نیروی زندگی روزبهروز بیشتر در او تحلیل رفت.

از وقتی سرفههای مادر بیشتر شده دیگر حوصلهی حرف زدن و کتاب خواندن ندارد و مدام در خودش فروتر می رود. صبحها پس از سر زدن به داروها برمی گردد اتاق و ورزشهای جدیدش را شروع می کند. آب یخ به تنش می پاشد برای افزایش ضربان قلب و تنفسهای متنوعی را امتحان می کند برای بالا بردن حجم ریهها. تنفسها را با زمان بندی های منظم و حبسهای حساب شده میان دمها و بازدمها انجام می دهد. شیخ می گوید نفس، وظیفه دارد ریه را از نسیمی خنک پُر کند تا تپشهای قلب آماده شوند. قلب بی وقفه از ریه هوای خنک می گیرد و بخارِ دودی را به سمتش حواله می دهد. فرو رفتن نفس که همان برکشیدن هوای خنک می گیرد و اگر احیاناً ریه در کار نفس است، با گسترش ریه صورت می گیرد و اگر احیاناً ریه در کار نفس

کشیدن با اشکالاتی روبهرو شود، جِرمهایی که پیرامون ریهاند بار آن را به دوش میکشند. این نقص سبب غلظت جِرمها و تورم می شود.

در این حالت بههیچوجه نباید نفس عمیق کشید و ریه را فشرد، بلكه فقط بايد از بخورها و گياهان التهابزا استفاده كرد، چرا که در غیر این صورت ورم خیلی زود تبدیل به زخم میشود و به ذات الجنب یا سل می انجامد. من هیچوقت در این باره چیزی به مادر نگفتهام. همیشه دندان روی جگر گذاشتهام و به صدای نفس عمیقش گوش دادهام و اجازه که هر چهقدر میخواهد توی خودش برود. میگذارم هوا را هر قدر که میخواهد توی ریهها نگه دارد و آن را به هر شدتی که میخواهد به بیرون فوت کند. این طوری سرفه ها شدت می گیرند و مادر زمان بیشتری در اتاق میماند، پس من میتوانم طولانی تر رادیو گوش کنم. شروع کردهام به گوش کردن اخبار، یکی از کارهایی که آمادگیام را برای رفتن با پدر بیشتر میکند. هر صبح ساعت ۹ میروم زیرزمین، پیچ رادیو را می چرخانم و ۳۰ دقیقه اخبار گوش می دهم. بعد روبه روی شیخ مینشینم و جهان بیرون را با جزئیات کامل و وقایعی که شرحشان در اخبار آمده تجسم میکنم. مردانی را میبینم که برای خرید ماشینهای جدید ثبتنام میکنند. سربازانی را که در مرز بلوچستان کشته میشوند. نظامیان امریکایی را که در افغانستان هدف جدیدی را مباران کردهاند. تابلویی را از ونگوگ که در حراج كريستى فروخته شده است. بالا رفتن نرخ ارز را. بچههايي را که در کنکور قبول نشدهاند و به وزارت علوم شکایت بردهاند. کُشتیگیران تُرک را در حال بوسیدن پرچم کشورشان. خودم را میبینم که زیر چنارهای خیابان ولیعصر راه میروم. از مغازهها خرید میکنم. به تئاتر میروم. در صف نان میایستم و به مرد پای تنور میگویم سنگریزهها سیاه نیستند، فقط چشمان توست که سیاه میبیندشان. شیخ همیشه میگوید همهچیز در این جهان به همهچیز مربوط است. پس هر چهقدر بیشتر خودم را آماده کنم، آمدن یدر نزدیک و نزدیکتر میشود.



تریاک، شیره ی خشکشده ی خشخاش یا کوکنار است که از قدیمی ترین گیاهان پرورشیافته آدمی است. سومریان به آن گیاه شادی میگویند و احتمالاً کهن ترین گیاهی است که بشر برای دست یافتن به حالتی دیگر از وجود پیدا کرده است. سید خشخاش را در حیاط خانهاش می پرورد و از شیرهاش برای مصارف دارویی استفاده می کند.

فقط مشکلم این است که اخبارِ ساعت ۹ را نمی شنوم. تا ساعت ۷ اجازه دارم توی زیرزمین بمانم و رادیو گوش کنم. به اعتقاد شیخ، از آنجا که همهی اتفاقات مهم جهان در روز می افتند، اخبار شبانه جامعتر است و مهمتر. البته من خیلی زود راه حلش را می یابم، به نظر شیخ راه حلم به نفع سلامتی مادر و حفظ نیروی درونی اش است که روز به روز کاهش می یابد، چون حجم سینه اش دارد کم می شود و شدت سرفه ها افزایش پیدا می کند.

کمی تریاک را در آبجوش میریزم و حل که شد، اضافهاش میکنم به مخلوط عسل و جوشانده ی شیرینبیان، آنقدر که طعم تریاک گرفته شود و ردی ازش نماند. این جوشانده نه تنها برای درد سینه معجزه میکند بلکه موجب آرامش عمیقی در بیمار می شود. تریاک را سید برای مان می آورد تا در بعضی داروها، به خصوص

آنهایی که مسکناند، بریزیم. بوعلی جوشانده ی تریاک را توصیه میکند که برای معده کم ضررتر است، اما من گاهی کمی از آن را میکوبم و مثل خاکستر روی پودرهای شفادهنده می پاشم. به مادر جوشانده دادم چون معده اش ضعیف است. جوشانده را که می خورد آرام می گیرد. اگر مقدار تریاک جوشانده ی ساعت ۷ فقط ذره ای بیش از معمول باشد، مادر تا قبل از ساعت ۹ به خوابی عمیق فرو رفته و من می توانم بروم زیرزمین و با خیال راحت رادیو گوش بدهم.

سرفهها زیاد می شود و مادر روزبه روز کم حرف تر، حتا دیگر کمتر از اتاق بیرون می آید. انگار به جایی نامعلوم درون خودش برود و دیگر نیازی به بودن من نداشته باشد.

سرفهها گاهی بسیار شدید و پشتسرهماند، مادر با هر سرفه سینهاش را شخم میزند و بخشی از وجودش را تخلیه میکند. من فقطوفقط میتوانم تریاک را بیشتر کنم. بوعلی میگوید در چنین مواقعی آرام نگه داشتنِ تن مهم است. سرفه التهاب تن است که در قالب چیزی بیرونی از حلق بیرون میریزد. تریاک بدن را آرام نگه میدارد و التهاب درونی را میکاهد. مادر پس از خوردنِ جوشانده میخوابد و دیگر خبری از سختی سرفهها نیست.

مادر توانِ کتاب خواندن را هم از دست داده، حجم ورزشهای تنفسیاش کاسته شده و اغلب اوقات در رختخواب است. بنابراین من خودم هستم و خودم. به سید گفتهام بار بیشتری بیاورد. گونیهای بزرگتر اسطوخودوس و رازیانه و آویشن و سنبلالطیب را گوشهی زیرزمین گذاشتهام و قوطیها و شیشههای خالی کنار دیوار حیاطاند. دیگر کمتر میروم به گلخانه و اکثر کارهایم را بردهام زیرزمین. اینطوری از دید مادر پنهانم که گاهی از پنجره سرک میکشد. زندگی خودم را دارم. وقتم را صبحها با گیاهان خام میگذرانم و سرِ گونیها را باز میکنم و گیاهان تازه را روی میز پخش. دست میکشم رویشان. ساقههای آسیبدیده و برگها را سوا میکنم. برگها را برای خشک کردن توی دستههای

بیست تایی می چینم. هر وقت خسته می شوم کافی است در قوطیِ بذر کتان را باز کنم. بوی کتان معجزه است. می دود توی بینی. بر مخاط می نشیند و خستگی را از روی شانه ها برمی دارد. به روزی فکر می کنم که روی صندلی بیمارستانی می نشینم و منتظر می مانم تا پانسمان هایم را بردارند. به اولین چیزی که خواهم دید. به این که اولین چیزی که می بینم اهمیتی جاودانه دارد. تریاک را می سابم و می ریزم توی جوشانده ی مادر. بعضی وقت ها انگشتم را که خرده های تریاک برش نشسته توی دهان می گذارم و آرامش با طعم تلخ تریاک در رشته های عصبی ام نفوذ می کند. آرام که می گیرم به جهان دیگر فکر می کنم. عصرها موعد ریختن ترکیبات ساخته شده است در قوطی ها. با این که اغلب کارها را تنها می کنم، تولید چند برابر شده و پول خوبی اندوخته ام. شیخ پیشنهاد داده پولی را که از سید می گیرم توی جعبه ای زیر میزِ زیرزمین پنهان کنم، تا وقت آمدن پدر پول کافی داشته باشم.

# پردهی ۱۹: در باب ابعاد؛ امکان ترمیم زخم، مثلثی سرخ است در عمیقترین ریشهی درخت

در این جهان چیزهایی هست که هیچوقت نمیشود کامل گفتشان، چیزهایی که وقتی به کلمه درمیآیند از ابعادشان کاسته می شود. مثلاً اگر کسی بگوید ترس یا تنهایی یا اگر بگوید من از تنهایی میترسم، هیچجوره نمی شود ابعاد این ترس را فهمید. نمی شود گفت منظور ترسی است که تا عضلهی ران بالا می آید یا ترسی که اتاق را پُر میکند یا ترسی که به اندازهی جهان است. ابعاد دقیق تنهایی را هم نمی شود معین کرد. به همین خاطر تردید دارم باقی ماجرا را بگویم. مثلاً نمیدانم وقتی جملهی «من بیست و دوسالهام و سالهاست ساكن برزخ» را مىنويسم، تو دقيقاً چه درکی از گذر زمان، فاصلهی میان شانزده تا بیست و دوسالگی، و سکونت در برزخ داری. آیا میتوانی بلند شدن موها، افتادن تکتک برگها، کش آمدن پوست، بلند شدن ناخنها، هرز شدن لولاهای در، بوی تلخ تریاک و صدای تکتک نفسها را درک کنی یا همهچیز برایت اندازهی طول همین جمله است. وقتی میگویم باید درخت را در زمستان، وقتی هنوز خواب است، هَرَس کنی، لحن دقیق جمله و چگونگی ادا شدنش را میفهمی و معنای حقیقی نهفته یشت کلمات را میبینی؟ فقط کافی است دست از نگاه کردن من بکشی. به مهلقا که دارد از پشتِ پنجره رد میشود فكر نكني. حتا به همهي چيزهايي كه پشتسرت جا گذاشتهاي. کافی است چشمهایت را ببندی و تصور کنی که من زیر درخت خرمالو ایستادهام. به ابعاد درخت فکر کن. به بلندی شاخهها. به یرندهای که دارد از بالای سرم میگذرد. به من که یکلنگهیا دستم را بر تنهی درخت گذاشتهام. برش اندامهای گیاهان بنا بر خصوصیاتشان به مقداری جزئی متفاوت است. شاخههای جوان و یکساله را که معمولاً قطری در حدود یک تا پنج سانتیمتر دارند

باید با قیچی باغبانی و برشی حدود نیمسانتیمتر بالاتر از جوانه قطع کرد، طوری که مایل و خلاف جهت جوانه باشد. بریدن و حذف شاخههای سنگین که بیشتر از پنج سانتیمتر قطر دارند، باید در سه مرحله و با اره انجام شود. مهم این است که حتی الامکان برآمدگی مانده از شاخهی قطعشده بر تنهی درخت نباید حداکثر از سه میلیمتر تجاوز کند تا امکان ترمیم زخم محل برش وجود داشته باشد. امکان ترمیم زخم، مثلثی سرخ است در عمیقترین ریشهی درخت. به امکان ترمیم زخم فکر کن. شاخههای قطعشده را جمع و تلنبار میکنم گوشهی حیاط. حالا حیاط مستطیلی است که هشت قدم در سیزده قدم طول و عرض دارد و گاه به دایرهای توخالی بدل میشود. به ابعاد حیاط فکر کن. به حوضی که از سيمان يُر شده. وقتى مىگويم من بيست و دوسالهام و سالهاست ساكن برزخم؛ به چشمهايم نگاه كن. پلکهايت را روي هم نگذار. دوباره تکرار میکنم؛ من بیست و دو سالهام و سالهاست ساکن بزرخم، به ابعاد برزخ فکر کن. به این که در جهان تو ابعاد را با تعداد روزها اندازه می گیرند یا طول قدمها یا تعداد سلولهای پیرشده یا تعداد پرندگانی که از بالای سر میگذرند. به فتح کردن فكر كن. به اينكه با دانستن ابعاد دقيق هر چيز ميتوان فتحش کرد. به انسان آزادی فکر کن که باید هر روز فاتح آزادی خودش باشد. به صدای عبور خون در رگهایت گوش کن. مهلقا از کنار ینجره پرواز میکند و حالا از خانه دور است. به فاصلهی میان کلمات فکر کن. به فاصلهی میان حروف. تکرار میکنم، من بیست و دوسالهام و سالهاست ساكن برزخم.



اینها تصاویری از نحوهی درست هَرَس کردن شاخههای درختان است. فقط باید دقت کنی بعد از هَرس کردن هر گیاه، برای جلوگیری از احتمال شیوع بیماری، قیچی یا هر ابزار مورداستفادهی دیگری را با محلولی از سفیدکنندهی کلردار یا الکل که به نسبت یک به ده با آب رقیق شده کاملاً بشویی.

### پردهی ۲۰: در باب سکوت؛ لرزیدن ستون فقرات لرزیدن کل جهان است در یک لحظهی خاص

مادر که خوابیده خانه در سکوت کامل است. این سکوت به مرور در ذات اشیا نفوذ و کاری کرده که از هیچچیز صدایی بلند نشود. انگار جهان در سکوتی مطلق فرو رفته باشد و جز صدای رادیو و صداهایی بی دلیل که گهگاه از جاهایی نامعلوم می آیند، چیز دیگری در آن نباشد. در این سکوت است که جهان بار دیگر ساخته می شود. من و شیخ بعد از پاک کردن گونی ها و ریختن روغن در قوطی ها می نشینیم و به جهان فکر می کنیم. به برلین که خانه هایی سفید دارد با باغچه های بزرگ. به جاده ای که تا خانه ی پدر کشیده شده است و درختان افرای دورتادور خانه. به مهلقا که با لباسی سبز دم در ایستاده و منتظر است.

نمیدانم چند ماه یا چند سال همینطور گذشته. گاهی احساس میکنم قرنها در تاریکی از پلههای زیرزمین پایین رفتهام،

قوطیها را جابهجا کردهام و روی برگها دست کشیدهام. نمیدانم مادر چند وقت در سکوت مطلق اتاق دراز کشیده و سینهاش بهآرامی زیر ملحفه بالاوپایین رفته. گاهی سعی میکنم با لمس پیازی که یک زمانی سید آورده و حالا به شکلی عجیب گندیده، گذر زمان را حدس بزنم. اما راستش با کمرنگ شدن مادر زمان هم توي خانهي ما كمرنگ شده، حتا بعضي وقتها هيچجوره غیشود حسش کرد. در این بیزمانی من صاحب خانهام. میتوانم بر همهجا حکم برانم. میتوانم گیاهان را به هر نظمی که میلم بکشد آب بدهم. وسایل را جاهایی که دوست دارم بچینم. مثلاً میز را از جلو پنجره بردارم و آنطرف اتاق بگذارم. قابلمه ها را ردیف کنم توی قفسههای زیرزمین. بگذارم شاخههای پیچک هر قدر که مى خواهند رشد كنند. كتابها را كمى جابه جا كنم. به چمدان اما دست نمیزنم. میگذارم همان جا که هست بماند. میتوانم هر چەقدر كە دلم بخواهد توى زيرزمين بنشينم و راديو گوش كنم يا هر وقت دلم بخواهد دستهایم را از تنم دور کنم، پشت اسب سردار بنشینم. میتوانم روزهایی را ببینم که شانه به شانهی منصور راه میروم و تنم بوی عطر اِما بُواری میدهد. میتوانم پشت میزی بنشینم، مدادی دست بگیرم و کتابی در باب ارتباط با گیاهان دارویی بنویسم، روی جلدش تصویر گیاهی باستانی بکشم و در حاشیه هاش چیزهایی کوتاه یادداشت کنم. بعد به مهلقا نگاه کنم که دارد به خانه برمیگردد و پیش پدر میرود. اما صدای سرفه که بلند می شود به خانه برمی گردم. سرم را تکان می دهم. خودم را نیشگون میگیرم. عبور خون در رگهایم را احساس میکنم و این یعنی که باید بلند بشوم. باید برای مادر جوشانده درست کنم. باید بیشتر تویش تریاک بریزم.

ذات الجنب ورمی است که در اطراف سینه یعنی در ماهیچهها، حجابهای آستر و حاجز یا حجاب خارجی ایجاد می شود. اگر ورم گرم در خودِ حجابِ حاجز باشد، از همهی حالات ورم خطرناک تر است. ماده ی این ورم غالباً مراری یا خونِ پلید است. اگر ماده ی

ورم در ریه جمع شود و ریه توان خارج کردنش را از راه دهان نداشته باشد، به ورم تبدیل می شود و موجب ذات الریه. ذات الریه که نبضی موجی دارد و سرفهها و نفستنگی آن از ذات الجنب شدیدتر است، در صورت درمان نشدن به سل تبدیل میشود. بوعلی نسخههای متفاوتی برای درمان ذاتالجنب دارد. مثلاً مخلوط گندنای بیابانی، کوشنه، صمغ درخت کاج، دانهی څر صنوبر، مریم نخودی کوهی، فلفل سفید و افشرهی سیماهنگ را با عسل ترکیب میکند و هربار یک قاشق غذاخوریاش را با عسلاب گرم به بیمار میخوراند. گاهی هم بورک، خردل، پونهی کنار رودخانه و افشرهی سیماهنگ را با سرکهی پیاز صحرایی معجون میکند و هربار به اندازهی یک نخود از آن را با عسلاب به بیمار ناشتا میدهد. شیخ توی کتاب قانون نوشته هرگز نباید یک نوع دارو را تا ابد در علاج بیماری به کار گرفت. میگوید نوع دارو را تغییر بده، زیرا اگر دارویی برای همیشه به کار رود، طبیعت با آن خو میگیرد و دیگر از آن تأثیر نمی پذیرد. من اما هیچوقت داروهای مادر را تغییر ندادهام و همیشه از همان ترکیب شیرینبیان و عسل استفاده کردهام. توان بدنی مادر با شدید شدن سرفهها روزبهروز کمتر میشود تا جایی که دیگر حتا برای دیدن سید هم از اتاق درنمی آید. یکبار که سید می آید و متوجه حال مادر میشود، میگوید ببریمش بیمارستان. من اما میدانم مادر از بیمارستان متنفر است. شکی ندارم که معتقد است آنجا کسی به معجزه ایمان ندارد. اگر خودش بود میگفت آنجا فقط بلدند آدمها را برای مرگ آماده کنند. شیخ پیشنهاد میدهد دربارهی بیمارستان به مادر چیزی نگویم. دیگر کمتر پیش میآید کلمهای بین من و مادر ردوبدل شود. شیخ معتقد است مادر جای بهتری است و خودش می داند به حضورش در خانه نیازی نیست. گاهی كنارش مىنشينم. از كتابهايي كه حفظم برايش مىخوانم. از مادام بُواری میگویم که دست از نواختن پیانو میکشد و به دیوار روبهرو خیره میشود. از سردار که سواره در دل کوههای کاشان

میتازد. اگر مادر را به بیمارستان ببرند، تنها میشوم. به گربهها فکر میکنم. به دزدها و کسانی که میتوانند از پشت دیوارهای حیاط سر برسند. فکر تنها ماندن در خانه ستون فقراتم را میلرزاند. به همین خاطر از بیمارستان با مادر حرفی نمیزنم. به سید میگویم مادر دلش نمیخواهد برود بیمارستان. میگویم مادر گفته خودش را با گیاهان دارویی درمان میکند. میگویم ما فقط کمی پوست درخت گیلاس وحشی نیاز داریم. سید که میبیند اصرار بیفایده است برایمان پوست درخت گیلاس وحشی و زوفای خشک میآورد تا شربت درست کنیم و مادر آن را روزی چندبار بخورد. علاوهبراینها، مقدار بیشتری جوشاندهی شیرینبیان و بخورد. علاوهبراینها، مقدار بیشتری جوشاندهی شیرینبیان و تریاک درست میکنم.

بهمرور جای اشیای خانه عوض شده است و گردوخاک گرفتهاند. هر روز هر چه را میبینم به حالت اول برش میگردانم اما همیشه چیزی هست که بدون آگاهی من جایی تغییر کند. مثل بوتهای که بیاطلاع من خشک میشود یا چیزی که بیحضور من میگندد. برای این که این اتفاق نیفتد و نظم خانه را حفظ کنم، به پیشنهاد شیخ، فضای زندگی را محدودتر میکنم. در یکی از اتاقها را میبندم و دیگر از دستشویی حیاط و کتابخانهها استفاده نهیکنم. در گلخانه را قفل میکنم که دیگر گیاهان خشک نشوند و سروکلهی سوسک و دیگر حشرات پیدا نشود و حالا فقط مانده حیاط، زیرزمین، اتاق اصلی، آشپزخانه و دستشویی کنارش. بعد چند هفته آشپزخانه را هم به فهرست حذفشدهها اضافه میکنم و لوازم ضروری را میبرم زیرزمین؛ دو قابلمه، چندتایی ظرف، یخچال کوچک و مقداری خوراکی که سید برایمان آورده. خودم را میبینم که حاکم مطلق خانهام هستم و بر همهچیز حکم میرانم. دیگر مجبور نیستم سر ساعت ۸ یا ۹ صبح یا هر ساعت دیگری بیدار شوم. زمان حالا دستِ من است و میتوانم بیدار شدن را تا هر وقت دلم بخواهد کش بدهم. بدنم را میکشم. مویم را نمیبافم. مادر را بیدار میکنم و با قاشقی کوچک کمی

شیر جوشیده در دهانش میریزم. زیر کتفش را میگیرم و روی صندلی ننویی مینشانش تا کمی تکان بخورد. مادر حتماً یلهها را نگاه میکند یا به جای نامعلومی در حیاط خیره است. شانههایش را بهنرمی فشار میدهم. دستوپاهایش را بازوبسته میکنم تا مانع دلمه شدن خون در رگهای پشتیاش بشوم. همان جا میگذارمش و به حیاط میروم. به هر درختی که بخواهم آب میدهم و هر کدامشان را که میلم بکشد فراموش میکنم. صندلی مادر که از حرکت میایستد برمیگردم و دوباره تکانش میدهم. بعد میروم زیرزمین. گیاهان را به هر نسبتی که بخواهم ترکیب میکنم و داروهای جدید را توی قوطیها میریزم. اگر حواسم را جمع کنم مىتوانم بر پرنده هايى كه از بالاى خانه مىگذرند هم حكم برانم. پاییز که میآید و هوا سرد میشود، رخت خواب مادر را میبرم انتهای اتاق. به دستور شیخ درز پنجرهها <mark>را</mark> با مخلوطی از عسل و خاک رُس میگیرم تا علاوهبراین که جلو ورود سرما را بگیرد، نگذارد صدای سرفهها هم به حیاط برود که حتا توی خواب هم شدید شدهاند. دیگر نمی توانم برگهایی را بشمرم که از درختان حیاط مىريزد، حتا قادر نيستم جمعشان كنم. بنابراين از خير كل حياط میگذرم و فقط حدفاصل در ورودی، اتاق اصلی و زیرزمین را جارو مىكنم.

خانه آشکارا دارد پوست میاندازد. شیخ این تغییر را نشانه ی خوبی میداند و میگوید بهترین کار همراهی با ضربان جهان و رها کردن کارهاست تا آن چیزی که باید رخ دهد. سید اما نظر دیگری دارد و میگوید باید فکری به حال خانه کنیم. بعضی روزها با خودش پیچگوشتی میآورد و پیچهای شُل را سفت میکند. زبالهها را بیرون میبرد. سوراخ لولهها را میگیرد و کلی کار دیگر میکند. یک روز برایمان کیسهای برنج میآورد که در زیرزمین میگذارمش. برایش چای بابونه دَم میکنم و مینشینم کنارش زیر درخت خرمالو. سید عادت دارد چای را هورت بکشد. مادر از این درخت خرمالو. سید عادت دارد چای را هورت بکشد. مادر از این کار متنفر است. حال مادر را میپرسد. میگویم جوشاندهها کارشان

را کردهاند و سرفهها کمتر شدهاند. دروغ است. میدانم سید از این که خانه از اختیار مادر درآمده خوشحال نیست. نمیگویم مادر بهندرت چشم باز میکند. میگویم حالش امروز بهتر است. صبح توی حیاط قدم زده و حالا دارد استراحت میکند. بهدروغ میگویم که پمادها را مادر درست کرده. سید ته چایش را سر میکشد و استکانش را تلقتلوقکنان پای درخت میگذارد. میدانم دختری دارد به اسم راضیه. دلم میخواهد بگویم دفعهی بعد راضیه را با خودش بیاورد اما نمیگویم. سید همان جا نشسته و تا مدتی هیچ صدایی ازش درنمیآید. دلم میخواهد از پدر بپرسم. به صدای بسته شدن در گوش میکنم. به صدای کوبیده شدن پُتک بر سیمان. صدای گربهای که از درختی پایین میپرد و دختربچهای که یک سر کوچه جیغ میکشد.

سید که میرود برمیگردم اتاق. کنار مادر مینشینم و به نفس کشیدنش گوش میکنم. مدتهاست که دستهایش را نگرفتهام. صدای نفسهایش را میشنوم که دیگر آرام و منظم نیست. دستم را روی سینهاش میگذارم و خسخسی سرتاسر قفسهی سینه احساس میکنم. انگار ماری میان مُهرههای پشت و لای دندهها میخزد. دستانش را در دست میگیرم و کفشان را لمس میکنم. زبرند و نحیف. نزارتر از همیشه. خطوط کف دست را با انگشتانم دنبال میکنم. ناخنهایش را میگیرم.

چند ساعت پیش که برای روشن کردن بخاری آمدم هنوز بیدار بود. چندبار بر دیوارهی بخاری ناخن کشید. دستم را به دهانش بردم. لبانش زیر انگشتانم ریزریز تکان خوردند. صدایی از میانشان بیرون میآمد. سعی میکرد چیزی بگوید، مفهوم نبود. گوشم را نزدیک دهانش کردم. میگفت باید با سید حرف بزند. ازم قول گرفت وقتی سید آمد بیدارش کنم و خیلی زود به خواب رفت. من اما سید که آمد بهش چیزی نگفتم.

یک قاشق غذاخوری عسل، یک قاشق غذاخوری روغن نارگیل و یک قاشق غذاخوری آبلیمو را مخلوط میکنم. دستهایش را

درستوحسابی با این ترکیب چرب میکنم. شک ندارم الان در جهانی دیگر است. تَرَکهای دستش را ذرهذره لمس میکنم. ذات الجنب گاهی سرسام می آورد؛ درهم شدن هوش، هذیان گفتن، نفسهای پیایی، تیش قلب بالا، اندوه و بیزاری فراوان، تشنگی شدید، تغییر رنگ چهره و رسیدن به حالاتی غشگونه. در این مواقع پارچهای خیس برای پایین آوردن حرارت بدن روی پیشانی مادر میگذارم، گوشهای مینشینم و اجازه میدهم جهان روبهرویش را فتح کند. در این حال از چیزهایی میگوید که نیستند. چیزهایی که فقط در عالم خیال ممکناند. امروز برای اولینبار در زندگیام به نبودن مادر فکر کردم. همان وقتی که قول دادم سید که آمد بیدارش کنم و نکردم. به نبودنش فکر کردم و ستون فقراتم لرزید. بوعلی میگوید در فواصل ستون فقرات صدها رشتهی ظریفاند که حامل احساس و آگاهیاند به سرتاسر بدن. لرزیدن ستون فقرات، لرزیدن کل جهان است در یک لحظهی خاص. جهان بهوضوح برایم در این لحظه لرزید. درست وقتی که دختری در یک سر کوچه جیغ میکشد و بعدش سید در را پشتسرش میبندد. انگار تکتک سلولها، ذرهذرهی اعصاب و تمام حجم خون بهیکباره تکانی بخورند و جهان در یک لحظهی نامحدود سرجایش چند درجه جایهجا شود.

## پردهی ۲۱: در باب حقیقت؛ در جهان هیچچیزی برای ترسیدن نیست

سرت را برگرداندهای و به جایی نامعلوم نگاه میکنی. شاید منصرف شدهای باقی ماجرا را بدانی. شاید ترجیح میدهی به چیزهایی بهتر فکر کنی. به مهلقا که وسط اتاق کناری ایستاده، به سقف نگاه میکند و هیچکس نمی داند خوشحال است با ناراحت. صورت مهلقا کش آمده و دیگر آن زن عشایری زیبا با موی سیاه بلند نیست. پیرزنی است با چروکهای عمیق بر چهره و چشمان زرد. شاید به کفشدوزکی نگاه میکنی که آرام از برگ دیفنباخیا بالا میرود و تبدیل به پروانهای بنفش میشود، یا به پردهای که در قاب پنجره خیلی نرم تکان میخورد. شاید فکر میکنی میخواهم از روزی بگویم که انگشت مادر قطع شد. از این که شاید مردی که بقیه را لو داده و خودش را نجات شباهت عجیبی به تو داشته باشد. دستانم بوی خون می دهند. خون حالا روی کل بدن خشک شده. پوست کشیده شده و زالوها دارند آرام آرام تهماندهی خون را میمکند. گاهی سرم را برمیگردانم و به شیخ نگاه میکنم که سمت چیم ایستاده. گاهی خرت خرت صندلی را می شنوم. به زمان فکر میکنم که مهمترین چیز جهان است و حالا که از تن من گذشته به چیزی بدل شده که هیچجوره نمی شود ابعادش را درک كرد. به اين فكر مىكنم كه حالا زمان مرا فتح كرده است. گفتن حقیقت عجیب است. شبیه تماس خرطوم زالوهاست با پوست بدن. شبیه نقطهای است که سرکنندهی بزاق زالوها بی حسش می کند و می شود مجرای انتقال خون از یک موجود زنده به موجود زندهی دیگر. آخر داستان کسی نمی داند کدامیک از این دو موجود زنده میماند. پس حقیقت را نمیشود به همین سادگی گفت. به چیزی بیشتر و همزمان کمتر از کلمات نیاز است. به چیزی شبیه یک نقطه. آن وقت است که حقیقت مثل خون جاری

می شود از تنی به تن دیگر. من در همهی مدتی که این جا روی این صندلی نشسته ام و به صدای شیخ در گوش چپم گوش کرده ام، پی یافتن همین نقطه ام.

حقیقت این است که من مادر را نکشتهام و هیچوقت هم دلیلی برای این کار نداشتهام. البته همیشه چیزهایی هست که میل شدیدی به کشتنشان دارم. اولینبار در هفت یا هشتسالگی متوجه این علاقهام شدم، وقتی موجودی که بعدها فهمیدم کفشدوزک است روی دستم لغزید و من ناخودآگاه با دست دیگرم لهش کردم. دفعهی بعد نوبت زالوها بود و بعدش ماهی کوچکی که مادر برای عید توی تُنگی کوچک نگه میداشت. ماهی را چند روز بعد از تحویل سال، وقتی مادر رفته بود بیرون خرید، به هر زحمتی بود با دست گرفتم و آنقدر روی خاک نگه داشتم تا جان داد. از وول خوردن ماهی زیر دستم شعفی وصف ناپذیر به من دست میداد. درست مثل ترکاندن زالو توی مشت. انگار موقع تقلای ماهی آرامشی ابدی از تکتک منفذهای پوستش بیرون میریخت و به دست من راه میگرفت. انگار روح موجودی زنده از لای فلسها بیرون می لغزید و به من می پیوست. ماهی را با چاقو ریزریز کردم تا وقتی با خاک مخلوط شود هیچ اثری ازش نهاند. دستهایم را شستم که کمی شور شده بودند. مادر ایمان داشت کار گربههاست و دیگر هیچوقت ماهی زنده نخرید. کنار اینها وقتهایی هم به کشتن خودم فکر کردهام. راههای گوناگون کشتن خودم را تصور میکنم و خودم را وقت جان دادن تقلاکنان میبینم. نتیجهاش احساس رهایی عجیبی است و مهم ترین اثرش از بین رفتن یکبارهی ترس.

به مادر اما هیچوقت چنین میلی نداشتهام. در واقع جهان بدون مادر برایم قابلتصور نبوده و نیست. تنها حس حقیقی ام به مادر در همهی عمر فقط قدردانی است. این مادر بود که با آن اندام لاغر و بلند و دامنی که همیشه تنش بود و بوی نارنج و نعنا و یاس وحشی میداد، دروازههای جهانی را به رویم گشود که کمتر کسی

شجاعت کافی دارد برای قدم گذاشتن به آستانهاش. باز هم میگویم، مادر مهربان ترین شبحی است که می تواند از کنار آدم بگذرد و به یادش بیاورد که در جهان هیچچیزی برای ترسیدن نیست.

## پردهی ۲۲: در باب سرنوشت؛ آن بیرون نورهایی هست

شیخ میگوید ما سرنوشت خودمان را بو میکشیم، برای همین در جهان هیچچیزی خارج از محدودهی آگاهیمان رخ نمیدهد. فقط کافی است به قدر کافی بر خودمان تمرکز کنیم تا همه چیز را مثل آینه، صاف و شفاف ببینیم. خودم را میبینم که در حیاط راه میروم. ردیایم روی اندکبرفی که باریده مانده. میروم زيرزمين. کوچکترين صدايي نيست اما ميتوانم حضور کسي را در خانه احساس کنم. ایمان دارم تنها نیستم. ایمان دارم در این خانه هیچوقت تنها نخواهم بود. شیخ میگوید به تنت اعتماد کن. به چیزی که با آن حس میکنی. میگوید ایمان داشته باش که هیچوقت در این خانه تنها نخواهی ماند. به چیزهایی بهتر فکر کن. به پردهای که بهزودی در آن مربع سفید تکان خواهد خورد. به کاکتوسی که پشت پنجرهی بیمارستان است و تو میتوانی فقط با نزدیک کردن دست احساسش کنی و این چیزی است که پیشتر تجربه نکردهای. همین سوزش پیش از لمس را. صدای شیخ گرم و آرام است و رگههایی دارد از نعنای وحشی. حرف که میزند نه یکباره بلکه آرام روی تن جاری می شود و بوی خون و عسل را از دماغ درمیبرد. میگوید به بوی کتان فکر کن.

خودم را میبینم که دارم بذرهای کتان را با برگهای اُکالیپتوس قاتی میکنم و در آبجوش میریزم. اتاق همیشه پُر از بخار اُکالیپتوس است. باید هوا را گرم و مرطوب نگه دارم تا سینه خشک نشود. باید مدام آب بیاورم و قابلمهی روی بخاری را پُر کنم. باید بهتناوب اُکالیپتوسها را عوض کنم تا نپوسند. بیرون سرد است. درها را محکم بستهام و ملات عسل و خاک رُس را هر چند روز تازه میکنم تا باد به اتاق رخنه نکند. درخت خرمالو این هفته میوه داده اما بقیهی درختها لختاند. خرمالویی را گاز میزنم و طعم گسش میدود روی زبانم. روی گلدانها نایلون میکشم تا یخ نزنند.

مادر حسابی لاغر شده و هیچ میلی به غذا ندارد. شیخ میگوید سلدار همیشه عرق میریزد زیرا توان گرفتن غذا و هضموجذب کردنش را از دست داده است. در این وضع تن بیمار شروع میکند به پژمردگی و گدازیدن و دستوپاها کج میشوند <mark>و مو می</mark>ریز<mark>د.</mark> خمیر بادام را توی پیالهای شیر تازه حل میکنم و ذرهذره در دهان مادر میریزم تا قوای تنش برگردد. بوعلی میگوید رفتوآمد میان جهان ما و جهان دیگر تنی قوی میخواهد. گاهی در جوشاندهها روغن بادام یا گردو میریزم تا قوتشان بیشتر میشود، اما غذای اضافه نمی دهم. بوعلی می گوید مادر نیازی به راه افتادن در این جهان ندارد و همین مقدار غذا برای رفتوآمدش میان جهان ما و جهان دیگر کفایت میکند. باید مراقب هوشیار نماندنش باشم. قاشق را که بهزحمت توی دهانش میگذارم سرفهای تیز میکند. مایعی گرم میپاشد روی دستم. شیخ میگوید خون که بیاید یعنی سرنوشت کار خودش را کرده. سرش را بغل میگیرم. دهانش را پاک میکنم. میگویم چیزی نیست. باید شیرینبیان بیشتری بخورد. باید بیشتر بخور داده شود.

به دستور شیخ ملحفههای خونی را توی سینک میشویم و روی بند پهن میکنم. میروم زیرزمین تا تریاک مبسوطتری توی جوشانده بریزم. از پشت در خرناس گربه میشنوم. بوی خون گربهها را به حیاط کشانده. در حیاط میچرخند و خرناس میکشند. رادیو را خاموش میکنم. شیخ تکه چوبی را که کنار در زیرزمین است دستم میدهد. با احتیاط از پلهها بالا میروم. چوب را زمین میزنم، دور سرم میچرخانم و گربهها را هی میکنم.

ملحفهها را از روی بند جمع میکنم و توی سینک آشپزخانه میسوزانمشان تا بوی خون از بین برود.

زمان برای مُردهها و کسانی که نهیبینند بی معناست. مُردهها و آنهایی که نهیبینند می توانند مدتی طولانی جایی بنشینند بی آن که کاری کنند و هیچوقت نفهمند چهقدر آن جا نشسته اند. زمان برای آنها حجمی بی رنگ است که هیچ جوره نهی شود در کش کرد. چیزی شبیه هوا برای زندگان و کسانی که می بینند. شیخ می گوید زمان فقط به واسطهی حرکت است که به وجود می آید. در واقع در این جهان زمان مقدار حرکت است و کسی که از بند حرکت رها باشد می تواند از بند زمان رها شود. این همان کاری است که سال هاست کرده ام. زمان که می ایستد همه چیز در آن واحد اتفاق می افتد. درست در همان لحظه ای که من دست هایم را از بدنم دور می کنم، دایناسورها می میرند و کودکی آن سوی جهان به دنیا می آید، همزمان با این که نیوتن جاذبه را کشف می کند، دیوار برلین فرو می ریزد و من، چشم هایم را در اتاق سفید بیمارستان باز و به پدر نگاه می کنم که با همان عینک همیشگی اش جیمارستان باز و به پدر نگاه می کنم که با همان عینک همیشگی اش جلوم ایستاده.

گربهها خرناس میکشند. کف دستهایم را بههم میمالم. خودم را نیشگون میگیرم و سهبار میگویم تو وجود داری. اتاق بوی خون و اکالیپتوس و کتان میدهد. بلند میشوم و دستم را روی کتابهای کتابهای کتابخانه میگذارم. سعی میکنم نوشتههایشان را به یاد بیاورم. حالا بوی تند ادرار را هم میشنوم. زمان ناگهان ناپدید شده. من به یکآن همهجا هستم. کنار مادر مینشینم. دستم را بهآرامی زیر تنش میبرم و او را به یک پهلو برمیگردانم تا ملحفههای خیس را از زیرش بیرون بکشم. میخواهم پنجرهها را باز کنم اما میترسم از این که گربهها بریزند توی اتاق. ملحفهها را همان جا توی سینک میسوزانم. دستم را روی هرم آتش میگیرم و میگذارم تهماندهی درد از رگهایم خارج شود.

به اتاق که برمیگردم سردار درست بالای سر مادر نشسته و

دستش را به شکلی عجیب بر پیشانی او گذاشته. نقطهای در گودی کنار بینیام تیر میکشد. در گلویم مایعی تلخ جریان مییابد. بی اختیار فریاد میزنم و سردار را از اتاق بیرون میکنم. دلم نمی خواهد مردی مادر را در آن وضع ببیند. روی مادر ملحفهای نو میکشم. باید برایش جوشانده درست کنم. باید عسل بیشتری بریزم. شیخ میگوید عسل معجزه است. به تریاک بیشتر فکر میکنم. ایمان دارم مادر جایی نمیرود. شیخ میگوید تن در رفتوآمد به جهان دیگر ضعیف میشود اما نمیمیرد. به کتابخانه دست میکشم. سعی میکنم ابعاد کتابخانه را به یاد بیاورم. سعی میکنم رنگ جلد تکتک کتابها و نامشان را به یاد بیاورم. سعی میکنم به نوشتههای کتابها فکر کنم. به هر چیزی که بتواند ترس را از بین ببرد. کف دستهایم بهشدت سردند. چیزی حس نمیکنند. مغزم خالی است و جز بوی ادرار و خون چیز دیگری نیست. کنار مادر دراز میکشم. دستم را روی سینهاش میگذارم. سینه نامنظم بالاوپایین میرود. مادر ناله میکند و از سینهاش صدای عجیبی درمیآید، انگار فوت کند میان دو دست که کفشان را نزدیک بههم گرفته باشد. از سرفه اما خبری نیست. بوعلی میگوید این نشانهی خوبی نیست. باید به جوشاندهی بیشتری فکر کنم. به آشپزخانه میروم تا شیرینبیان حرارت بدهم. اما شیشهاش خالی است. کیسهی شیرینبیان توی زیرزمین است. هر طور هست باید بروم و چند مشت شیرینبیان و کمی تریاک و هوفاریقون بیاورم. گربهها هنوز توی حیاط می چرخند. صدای شان را می شنوم. مادر همچنان سرفه نمیکند.

کیسهای برمیدارم و در را آهسته باز میکنم. گربهها حتماً بُراق شدهاند. حضورشان را همه جا احساس میکنم. حتماً چشمهای شان روی من است. در سیاهی از پلهها پایین میدوم و به سمت زیرزمین میروم. گربهها جیغ میکشند. پایم گیر میکند و زمین می خورم. چیزی توی پایم فرو رفته و به شدت می سوزد. بلند می شوم و کشان کشان تا زیرزمین می روم. از گونی شیرین بیان چند می شوم و کشان کشان تا زیرزمین می روم. از گونی شیرین بیان چند

مشت در کیسهای میریزم با کمی هوفاریقون. پایم میسوزد و 

هٔی توانم روی زمین بگذارمش. دستم را به قفسهها میکشم و 
از یکیشان تکهای تریاک برمیدارم. صدای گربهها بلندتر شده. 
دستم میلرزد. تکهی کوچکی تریاک میگنم و زیر زبان میگذارم. 
به در تکیه میدهم. تلخی تریاک به آرامی در بزاق دهانم خیس 
میخورد و خیلی نرم از گلو پایین میرود. چند نفس عمیق 
میکشم. عمیقتر. آرام که میشوم تکه چوب دیگری برمیدارم. در 
شیشهای زیرزمین را باز میکنم و همینطور که چوب را دور سرم 
میچرخانم و زمین میزنم، گربهها را چِخ میکنم. با مکافات به 
اتاق میرسم و در را پشتسرم میبندم.

گربهها خرناس میکشند. پایم میسوزد و نمیتوانم زمین بگذارمش. مادر پیوسته آه میکشد و حرفهایی نامفهوم میزند. صدایش که میکنم جوابهای بیربط میدهد. آه میکشد و با دست به جایی اشاره میکند. دستم را میکشم کف پایم و چیزی را که تویش رفته بیرون میآورم. جسمی سخت و تیز است که باید از گونیها بیرون افتاده باشد. پایم شور است. رهایش میکنم و جوشانده درست میکنم. بوی حل شدن شیرینبیان در آب آرامم میکند. مادر اما به جوشانده لب نمیزند. بدنش داغ است و مدام آه میکشد و کلماتی نامفهوم میگوید. تکهی دیگری تریاک می کنم و زیر زبانم می گذارم. مادر همین طور هذیان می گوید. بغلش می کنم و سرم را بر سینهاش می گذارم. از چیزهایی حرف میزند که من نمی توانم ببینم. از زنی که بالای سرش ایستاده و طلبی دارد. دستم را میگیرد و آب میخواهد. برایش آب میبرم. جوشاندهای درست میکنم که تبش را پایین بیاورد. نمیخورد. دارد نورهایی میبیند. این را خودش میگوید. بدنش آنقدر داغ است که میترسم. به دستور شیخ مادر را پاشویه میکنم. میگوید مهلقا روی اسب سیاهی نشسته. خودش روی شاخههای درخت گیلاس است. میگوید یال اسب را بافتهاند. توی تشتْ آب ولرم میریزم و مىگذارم يايين يايش. مىگويد لباس مهلقا سبز است. تكهاى از لباسهایش را برمیدارم، میخیسانم و بر تنش میکشم. میلرزد و دندانهایش بههم میخورند. میگوید باید زودتر برویم. بوی ادرار و خون با آب میآمیزد. لباسهای بیشتری خیس میکنم و روی تنش میگذارم. میلرزد و میگوید دارد نورهایی میبیند. سعی میکند نورها را نشانم بدهد. دستم را میگیرد و به گوشهای اشاره میکند. میگوید آن بیرون نورهایی هست. من اما جز سیاهی میکند. میگوید آن بیرون نورهایی هست. من اما جز سیاهی نمیبینم. آنقدر لباس خیس روی تنش میگذارم تا بدنش سرد شود و بخوابد.

هنوز بوی نعنا و یاس وحشی میدهد. صورتم را توی گردنش فرو میکنم. سینهاش بالاوپایین که میرود صدایی زجرآور میدهد. انگار با ناخن روی شی صیقلخوردهای بکشی و گاهی چند دانه ماسه بریزی روی همان شی. شیخ کنارم مینشیند. سرم را میگذارم روی پایش. میگوید نباید از چیزی ترسید. همهچیز همانطور اتفاق میافتد که باید. ستون فقراتم میلرزد. شیخ میگوید پدر گلخانهای بزرگ دارد با انواع گیاهان عجیب. میگوید گیاهی روی زمین است، چیزی میان کاکتوس و لوبیای سحرآمیز، گیاه گوشتخواری است به اسم ونوس. میگوید نترس! پدر از ته همین کوچه میآید. بهزودی برایت تعریف میکند که پای آن بوتهی عاقرقرحا چه گذشت. مادر چیزی شبیه خرناس میکشد. صدایی که انگار از دروازهی جهان دیگر گذشته و به جهان ما آمده. صورتم را توی گردنش فرو برم و به صدای رفتن و آمدن هوا در نای گوش میکنم.

غیفهمم کِی خوابم میبرد. همینطور زمان بیدار شدنم را. اصلاً غیدانم بیدار شدهام یا نه. خودم را نیشگون میگیرم و سهبار میگویم تو وجود داری. بوی تند ادرار به مشامم میخورد. خودم را نیشگون میگیرم و جهان را دوباره به یادم میآورم. مادر هنوز خواب است. او را به یک پهلو برمیگردانم تا ملحفهها را از زیرش بیرون بکشم و بشویم. ملحفههای بوی ادرارگرفته را که درمیآورم، قاتیاش بوی شدید خون میپاشد به صورتم. بوعلی دستش را

میگذارد روی شکم مادر. میگوید همه جا خون است. بر دهانش دست میکشم و دلمه های خون را از اطراف دهان و گردن پاک میکنم. تکانش می دهم، می خواهم بیدارش کنم. دهانش باز مانده. ملحفه ها شورند. شیخ می گوید کاری اش نمی شود کرد. همین طور بالاسر مادر ایستاده و می گوید کاری اش نمی شود کرد. نمی توانم از جایم تکان بخورم. سردار پشت سرم ایستاده و جنب نمی خورد. شیخ چشم هایش را بسته، دست هایش را به سینه زده و زیرلب دعا می خواند. پاهایم از درون تهی اند. تن مادر گرم است. دست هایم را دورش حلقه می کنم. صورتم را توی گردنش فرو می برم و می خوابم.

## پردهی ۲۳: در باب جاودانگی؛ جهان پیش از آنکه اتفاق بیفتد، اتفاق افتاده

بوی مُرده عجیب است. بهشدت تهوعآور است و من تابه حال تجربهاش نکردهام. حتا ریشههای درختان هم که میپوسند بوی بهتری میدهند. بوی مُرده تلخ است و لزج و سرشار از دانههای ﴿ خیس ماسه و چیزهای پوسیدهای که جایی نمیشود پیداشان کرد. توالی روزها را از دست دادهام و نمیدانم چند روز است که مادر دارد میمیرد. از درون پوکم و نمیتوانم از جایم بلند شوم. مادر رفته و آن چیزی که در این رختخواب مانده دارد میپوسد. بوعلی میگوید مرگهایی هستند که آرام آرام اتفاق میافتند. روح می خواهد از بدن جدا شود و همین طور که به آهستگی می رود، بدن ضعیف و ضعیفتر میشود تا جایی که انقطاع کامل روح از جسد رخ بدهد. در این شرایط نباید جسد را زمان زیادی روی زمین نگه داشت چرا که این ارواح خودشان تصمیم به رفتن گرفتهاند. گویی چیزی میدانند که ما زندگان نمیدانیم. جسد باید هر چه زودتر خاک شود تا روح آرام بگیرد. من اما نمی خواهم مادرم را خاک کنم. نمی خواهم بگذارم ذره ذره بپوسد و جزئی از خاک شود. میگویم آن وقت من با گیاهانی که در این خاک رشد میکنند چه كنم. مىگويم تا وقتى پدر نيامده مادر بايد همين جا، كنار من، توی همین خانه ماند. از درون پوکم. لولهای توخالیام که میتوانی از یکطرفش فوت کنی و همزمان فوت خودت آنطرفش بخورد به صورتت. نمى توانم خودم را حس كنم. مادر را بغل مىكنم و میخوابم. گاهی بیدار میشوم. خودم را نیشگون میگیرم و سهبار میگویم تو وجود داری.

سردار میگوید میشود جسد را توی الکل نگه داشت. الکل جلوِ فساد جسد را میگیرد. این کاری است که او با مارهای شکارشده میکرد ما اما در خانه اینقدر الکل نداریم که برای شناور ماندن جسدی به این بزرگی کافی باشد. شیخ پیشنهاد می دهد به جای الکل از عسل استفاده کنیم. زیرزمین پُر از دبهی عسل است. عسل جلوِ تجزیهی جسد را می گیرد، اما جسد باید کاملاً خشک باشد. نباید آبی درونش بهاند. باید خون و همهی اعضای مرطوب را از جسد گرفت. این همان کاری است که خودش با جسدهای دزدیده می کرد. مادر را بغل گرفته ام و به حرفهای شان گوش می دهم. دیگر ردی از بوی نعنا و یاس وحشی نیست و جایش را بویی تلخ و تند و لزج گرفته.

جسد را روی زمین میکشیم و میبریم کنار باغچه. کنار درخت خرمالو. روی چشمها دست میکشم. روی لبها. دستها و پاها. تنش را کف دستهایم به خاطر میسیرم. مویش هنوز کوتاه است. ناخنهای جویده اما کمی بلندشده. بوعلی چاقویی میدهد دستم. میگوید وقت نداریم. حالاست که سروکلهی گربهها پیدا شود. به خودم میگویم این لحظهای است که هیچوقت تمام نمی شود. شیخ می گوید به اولین چیزی فکر کنم که بعد از باز کردن چشمها میبینم. اولین کاری که میکنم زدن رگهاست. رگهای دستها را یکییکی میزنم. توی باغچه این کار را میکنم تا خون تمام وکمال از بدن خارج شود. بوعلی میگوید باید رگهای اصلی بدن را بزنم تا خون تا قطرهی آخر تخلیه شود. رگهای اصلی را نشانم میدهم که کنار سینه، زیر کتف، کنار گردن و در کشالهی رانهاست. یکییکی قطعشان میکنم. ادامهی رگها را بعد از قطع خون فشار میدهم که تا ممکن است خونی توی بدن نماند. انگار چیزی از درون مادر خارج شده و به من پیوسته است. روح مادر دارد به من اضافه می شود. می بینمش که ذره ذره از تنش درمیآید و زیر پوست دستم میلغزد. شیخ میگوید آفتاب کمک میکند جسد خشک شود، به شرطی که کافی باشد، اگرنه باعث تسریع تجزیه می شود. حالا که زمستان است نمی شود روی خورشید حساب کرد. باید بقیهی کارها را خودمان بکنیم. باید تا گربهها نیامدهاند جسد را ببریم زیرزمین.

میز زیرزمین را خالی میکنیم، مادر را رویش میخوابانیم. دستم را بر تنش میگذارم. به چیزهایی فکر میکنم که زمانی یادم داده. به تصاویر کتابهایی که زمانی دستم را رویشان میگذاشت و میگفت به خاطرشان بسپر. تلاش میکنم همهچیز را زیر انگشتانم ببینم. تکتک استخوانها را و اینکه هر عضوی در چه ناحیهای قرار دارد. انگار مادر رفته باشد توی دستهای من و از همان جا با چشمان خودش به خودش نگاه کند. کف دست چیم را روی چشمهایش میگذارم. بوعلی چاقو را الکلآلود میکند. نوک چاقو را به آرامی در گودی کنار بینی فرو میکنم. سردار کمکم میکند تا تن را از بالا تا پایین بشکافم. اعضای مرطوب بدن را یکی یکی درمی آوریم و در دبههای روغنی می اندازیم که سردار خالی شان کرده. استخوانهای سینه را دانهبهدانه میشکنیم. قلب را که در مشتم میگیرم درست به اندازهی قلب زنی است که زمانی در دست بوعلی دیدهامش. شیخ میگوید ببین! جهان پیش از آنکه اتفاق بيفتد، اتفاق افتاده. دستم مىلرزد. قلب هنوز داغ است. بوعلی میگوید حقیقت این است که هیچکس در این جهان نمی میرد. می گوید مادر حالا در جهان جاودانگان است. این جا در این چیزهای مُرده، چیزی جز فکری از مادر نیست. با قلب مادر توی دستم به لحظهای فکر میکنم که بالای درخت گیلاس حیاط خانهمان در خوی بود. به مهلقا فکر میکنم که روی اسب سیاه نشسته و دستش را دور کمر پدر حلقه کرده بود. قلب را در دبه میگذارم. رودهها را تخلیه میکنم و همهی اعضای دیگر را. مادر را احساس میکنم که زیر پوستم تکان میخورد. منتظر است که ناخنهایش را در بازوی مهلقا فرو کند. سردار سشوار را میآورد که گاهی برای خشک کردن سریعتر گیاهان استفادهش میکردیم، و حفرههای خالی را خشک میکند. حفرهها را با دست باز نگه میدارم و حسابی تویشان را خشک میکنم. سردار کمک میکند دبهها را یکییکی ببریم و در گودالی خالی کنیم که زیر درخت خرمالو کنده. بعد توی گودال خاک میریزم. گربهها که بوی خون

و گوشت شنیدهاند به حیاط حمله میکنند. میخواهند دلورودهها را با خودشان ببرند. دستم را چنگ میزنند. سردار رویشان شمشیر میکشد. خودم را میکشانم زیرزمین. تکه چوب کنار در را برمی دارم. توی هوا می چرخانم و هر جا بشود زمین میزنم. گربهها دور میشوند اما صدای شان هنوز همه جا هست. سردار بهسرعت گودال را پُر میکند تا از شر گربهها در امان بمانیم. زيرزمين بوى خون و الكل مىدهد. تو گويى آنجا هيچوقت هیچ گیاهی نبوده. به دستور شیخ سردار هر چه لباس و ملحفه داریم میآورد زیرزمین. یکییکی آنها را توی عسل فرو میکنیم و میچپانیم در حفرههای بدن. حفرهها که پُر میشوند پوست تن را بهآرامی و با دقت زیاد میکشیم رویشان و دو سرش را بههم میدوزیم. همهچیز شبیه اولش میشود. این کار را شیخ با دقت تمام انجام می دهد جوری که حفرهها کامل گرفته شوند. من و سردار پارچههای مانده را به شکل باندهای بلند مستطیلی میبریم و توی عسل فرو میکنیم و بهدقت دور تن مادر میپیچیم. همهچیز باید کاملاً پوشانده شود. نباید هوا به هیچ عضوی برسد. لباسهایم را درمی آورم و با آنها هم همین کار را می کنم تا مطمئن شوم چیزی از تن مادر بیرون نمانده است. حالا مادر از خطر تجزیه شدن نجات پیدا کرده و تا وقتی پدر از راه برسد در خانه میماند.

گربهها در حیاط خرناس میکشند. سردار میگوید دارند خاک را میگنند تا به مادر برسند. یادِ تاتوره میافتم. از شیشه درش میآورم. کف دست نگهش میدارم و همهی نفرتم را درونش میریزم. توی هاون میکوهش. تاتورهی کوبیده شده را درون قوری میریزم و میجوشانم. نیازی نیست صافش کنم. جوشانده را همان طور به سردار میدهم و میگویم دورتادورِ حیاط بریزد. کمی تاتوره بو میدهم و استنشاقش میکنم. تکهی بزرگتری تریاک میگنم و زیر زبان میگذارم. بر تن مادر دست میگذارم. زیر انگشتانم هنوز گرم است. صدای خرناس گربهها اندکاندک محو

می شود. صدای عبور خون را در رگهایم می شنوم. عضلاتم شُل می شوند. کمی صبر کنم پانسمانها را از روی چشمانم برمی دارند. به چاقو فکر میکنم، با چیزی که پیش از این لمس کرده بودم متفاوت است. حالا مى توانم از پله ها بروم بالا و به اتاق برگردم. کنار در زیرزمین پایم به جسد گربهای میگیرد. حالا حتماً حیاط پُر از جسد گربهها است. شیخ میگوید نباید بگذاریم بوی جسدها بلند شود. همسایهها متوجه چیزی میشوند که نیفهمندش. در حياط راه مىروم. همهچيز را همانطور به ياد مىآورم كه سالها پیش بوده. پاهایم را زمین میکشم و راه میروم. به جزئیات فکر میکنم که اهمیتی جاودانه دارند. به هفت ریشهی درخت مو که باید از باغچه بیرون زده باشند. پایم را زمین میکشم و به جسد هر گربهای که میگیرد برش میدارم، در باغچه چالش میکنم. هشت گربه پیدا میکنم و جداجدا چالشان میکنم. باید روی هرهی دیوارها هم جسدهایی باشد. سردار میگوید خودش ترتیب بقیهی اجساد را میدهد. میگوید رنگم سفید شده. انگار خون در بدنم نیست. برمی گردم اتاق. همه جا شور است و گس. سرما حس نمی کنم. جهان بوی آب و اکالیپتوس مانده و بذر کتان پوسیده میدهد. بوعلی میگوید باید به چیزهای بهتری فکر کنم. دستم را میگیرد و روی صندلی ننویی مینشاندم. و اینطور است که صندلی شروع میکند به تکان خوردن. خرت خرتش اتاق را پُر میکند. مادر را احساس میکنم که حالا از کف دستها به گردنم رسیده و دارد زیر پوست گلویم نفس میکشد. دستِ راستم را روی بندِ اول انگشت اشارهی دست چپم میگذارم. سردار به اتاق برگشته و کنار در ایستاده. حرکت خون در رگهایم آرام گرفته. گربهها مُردهاند و همهچیز درست همان جایی است که باید. شیخ میگوید میتوانم همین جا روی همین صندلی

ننویی بنشینم یا بروم بیرون و به انتهای کوچه نگاه کنم، همان جا

که درخت چنار سایه انداخته. میگوید کمی که صبر کنم سروکلهی

یدر پیدا میشود. پدر درست شکل همان روزی است که پشت آن

بوتهی عاقرقرحا بود. با همان ریش و چشمان روشنش که گوشههای کشیدهی روبهپایین دارند. چمدان کنار در است. باید یادم باشد وقت رفتن پول توی زیرزمین را بردارم. دیگر رادیو را نمیخواهم. پدر مرا با خودش میبرد و من میتوانم جهان را با چشمهای خودم ببینم. از برلین که به اندازهی کافی دور شویم، میرسیم به خانهاش که سفید است و ستونهایی بلندی از بلوطهای بریده دارد. باید آرام بهانم وقتی میگوید کسی که نگذاشت عملم کنند مادر بود. باید خودم را نیشگون بگیرم. سهبار به خودم بگویم تو وجود داری. باید به بیرون نگاه کنم. نفس عمیق بکشم. خط نور را تا گلخانه پی بگیرم و به گیاه نفس عمیق بکشم. خط نور را تا گلخانه پی بگیرم و به گیاه گوشت خواری برسم که گوشهی گلخانه روی زمین است.

نفس عمیق میکشم. عمیق تر. از سردار می خواهم شیشه ی زالوها را از زیرزمین بیاورد. هفتاد و سه زالوی مانده را یکی یکی از شیشه درمی آورم و همان طور که روی صندلی ننویی نشسته ام روی پاها، شکم، دستها، بازوها، پشت گوشها، گونه ها و نقطه به نقطه ی بدنم می گذارم. زالوها با سِرکننده ی بزاق شان تنم را سوراخ سوراخ می کنند و می مکند و بزرگ می شوند. حالا دوباره تنم را احساس می کنم. به صدای جریان خون در رگها گوش می دهم. به صدای عبور خون از منافذِ کوچک پوست و ورودش به دهانه ی خرطوم عبور خون از منافذِ کوچک پوست و ورودش به دهانه ی خرطوم زالوها. صدای نفس کشیدن مادر را پشت چشمهایم می شنوم. درد همراه خون رفته رفته از تنم بیرون می آید. استخوان هایم رها می شوند. انگار زیر دوشِ آب ایستاده باشم و همه چیز به یکباره می شوند. انگار زیر دوشِ آب ایستاده باشم و همه چیز به یکباره بریزد زمین.

دیگر آرام گرفتهام. گربهها مُردهاند و من میتوانم به نوشتن کتابی در باب گیاهان دارویی فکر کنم. میتوانم بودن در خانهی پدر را خیال کنم. میتوانم اسم زن را مهلقا بگذارم. شیخ میگوید پدر تنها کسی است که باید همهچیز را همانطور که هست بداند. باید همهچیز را با جزئیات به یاد بیاورم. باید آنها را همانطور که هست برای پدر بنویسم. از شیخ میخواهم برای زودتر گذشتن

زمان و رسیدن پدر آخرین کتابش را برایم بخواند. همان که جایش در كتابخانه خالى است. نفس عميق مىكشم. عميقتر. مادر حالا به گوش چیم رسیده و دارد روی شقیقهام نفس میکشد. زالوها بزرگ شدهاند. بوی خون همه جا هست. به بوی کتان فکر میکنم. دستانم را از بدن دور میکنم. باید تا عبور پدر از مرز جهان دیگر و جهان ما بیدار مانم. بوعلی کتاب سوخته را باز میکند. مادر چهقدر شبیه همین کتاب سوخته است. انگار صفحاتی درونش کنده شده یا آتش گرفته باشد. به صدای عبور خون از خرطوم زالوها گوش میکنم. زالوها حالا تنم را فتح کردهاند. مادر زیر پوستم تکان میخورد. به مهلقا نگاه میکند که با لباس بافتنی سبز جلو در خانه ایستاده. به این فکر میکنم که بعد از باز کردن چشمها باید اولین چیزی که میبینم اهمیتی جاودانه داشته باشد. چیزی میبینم شبیه هالهی نور بالای سر سرگی فتیسوف. نور ملایمی است که حجمی عجیب درش تکان میخورد. دقیق تر که نگاه میکنم مربعی نورانی است. باید پدر را ببینم که سمت چپم ایستاده. هنوز هم شبیه همان تصویری است که از او پای بوتهی عاقرقرحا به یاد دارم. فقط کمی پیرتر شده. شیخ که سمت راستم ایستاده شروع به خواندن میکند. صندلی خرت خرت تکان میخورد. تنم ذره ذره بیوزن میشود. باید تا آمدن پدر همین جا بنشینم و همین طور که زالوها تنم را فتح میکنند، به صدای شیخ که از سمت راستم میآید گوش کنم. کتاب با آخرین جملهی آخرین کتاب بازماندهی بوعلی آغاز میشود:

اگر نه آن استی که من بدین که با تو سخن میگویم، بدان پادشاه جهان تقرب همیکنم، به بیدار کردن تو، والا مرا خود بدو شغلهایی است که به تو نپردازم، و اگر خواهی که با من بیایی، سپس من بیا.